# Visudhimmagga

[Visudhimmagga 1](#_Toc146651880)

[Introducción. 5](#_Toc146651881)

[Cap. I. Virtud 5](#_Toc146651882)

[[I. Introductorio] 5](#_Toc146651883)

[[II. Virtud] 5](#_Toc146651884)

[19 Grupos de Clases de Virtud (p.72) §25 5](#_Toc146651885)

[Cap. II. Las Práctica ascetas 7](#_Toc146651886)

[[Los 13 Tipos De Prácticas ascéticas] 7](#_Toc146651887)

[Cap. III. Concentración 8](#_Toc146651888)

[[A. Su Desarrollo, Resumen] 8](#_Toc146651889)

[[B. Desarrollo en detalle] 8](#_Toc146651890)

[Diez Impedimentos de la Concentración §29 9](#_Toc146651891)

[Cap. IV. El *Kasiṇa* Tierra 11](#_Toc146651892)

[[Los Dieciocho Defectos De Un Monasterio] 11](#_Toc146651893)

[[Los Cinco Factores Del Lugar De Descanso] §19 12](#_Toc146651894)

[[Los Impedimentos Menores] §20 12](#_Toc146651895)

[[Instrucciones Detalladas Para Su Desarrollo] §21 12](#_Toc146651896)

[[El *Kasiṇa* Tierra] §22 12](#_Toc146651897)

[[Construyendo Un *Kasiṇa* Tierra] §24 12](#_Toc146651898)

[[Contemplación Inicial] §27 12](#_Toc146651899)

[[El Signo Contraparte] §31 12](#_Toc146651900)

[[Los Dos Tipos De Concentración] §32 12](#_Toc146651901)

[[Preservando El Signo] §34 12](#_Toc146651902)

[Los 10 Tipos de Habilidades en la Absorción §42 13](#_Toc146651903)

[[Los Cinco Símiles] §67 14](#_Toc146651904)

[[La Absorción En La Serie Cognitiva] §74 14](#_Toc146651905)

[El Primer Jhāna, §79 14](#_Toc146651906)

[[Extensión Del Signo] §127 15](#_Toc146651907)

[El Seguno Jhāna, §139 15](#_Toc146651908)

[El Tercer Jhāna, §153 15](#_Toc146651909)

[El Cuarto *Jhāna*, § 16](#_Toc146651910)

[[El Cómputo Quíntuple de los *Jhāna*s] 16](#_Toc146651911)

[Cap. V. Los *Kasiṇa*s Restantes 17](#_Toc146651912)

[[El Kasiṇa Agua] 17](#_Toc146651913)

[[El Kasiṇa Fuego] 17](#_Toc146651914)

[[El Kasiṇa Aire] 17](#_Toc146651915)

[[La Kasiṇa Azul] 17](#_Toc146651916)

[[El Kasiṇa Amarillo] 17](#_Toc146651917)

[[El Kasiṇa Rojo] 17](#_Toc146651918)

[[El Kasiṇa Blanco] 17](#_Toc146651919)

[[El Kasiṇa Luz] 17](#_Toc146651920)

[[El Kasiṇa del Espacio Limitado] 17](#_Toc146651921)

[[En General] 17](#_Toc146651922)

[Cap. VI. La Repugnancia Como Objeto De Meditación 18](#_Toc146651923)

[[Definiciones Generales] 18](#_Toc146651924)

[[Lo Hinchado] 18](#_Toc146651925)

[[Lo Lívido] 18](#_Toc146651926)

[[Lo Supurado] 18](#_Toc146651927)

[[Lo Cortado] 18](#_Toc146651928)

[[Lo Roído] 18](#_Toc146651929)

[[Lo Disperso] 18](#_Toc146651930)

[[Lo Infectado Y Disperso] 18](#_Toc146651931)

[[Lo Sangrado] 18](#_Toc146651932)

[[El Infestado De Gusanos] 18](#_Toc146651933)

[[El Infestado De Gusanos] 18](#_Toc146651934)

[[En General] 18](#_Toc146651935)

[Cap. VII. Seis Evocaciones 19](#_Toc146651936)

[[(1) La EvocaciónDel Iluminado] 19](#_Toc146651937)

[[(2) La Evocación Del Dhamma] 20](#_Toc146651938)

[[(3) Evocación Del Saṅgha] 20](#_Toc146651939)

[[(4) Evocación De La Virtud] 21](#_Toc146651940)

[[(5) Evocación De La Generosidad] 22](#_Toc146651941)

[[(6) La Evocación De Las Deidades] 22](#_Toc146651942)

[[(6) La Evocación De Las Deidades] 22](#_Toc146651943)

[[En General] 22](#_Toc146651944)

[Cap. VIII. Otras Evocaciones Como Objetos De Meditación 23](#_Toc146651945)

[[(7) Atención Sobre La Muerte] 23](#_Toc146651946)

[[(8) Atención Orientada Hacia El Cuerpo] 23](#_Toc146651947)

[[(9) Atención En La Respiración] 24](#_Toc146651948)

[Cap. IX. Los Estados Divinos 26](#_Toc146651949)

[[(1) El Amor] 26](#_Toc146651950)

[1. La transmisión de *Amor,* 26](#_Toc146651951)

[2. La transmisión de *Compasión,* §77 26](#_Toc146651952)

[3. La transmisión de *Alegría Altruista,* §84 27](#_Toc146651953)

[4. La transmisión de *Ecuanimidad,* §88 27](#_Toc146651954)

[Cap. X. Los Estados Inmateriales 28](#_Toc146651955)

[[(1) La Base Consistente Del Espacio Ilimitado] 28](#_Toc146651956)

[[(2) La Base Consistente De Una Consciencia Ilimitada] 28](#_Toc146651957)

[[(3) La Base Consistente Del Vacío] 28](#_Toc146651958)

[[(4) La Base Consistente De La No-Percepción-Ni-No-Percepción] 28](#_Toc146651959)

[[General] 28](#_Toc146651960)

[Cap. XI. Concentración—Conclusión: Nutrientes y los Elementos 30](#_Toc146651961)

[[Percepción De Repulsividad Hacia Los Nutrientes] 30](#_Toc146651962)

[[Definición De Los Elementos: Definiciones De Palabras] §27 30](#_Toc146651963)

[[Textos Y Comentarios En Breve] §28 30](#_Toc146651964)

[[En Detalle] sobre los cuatro elementos §31 30](#_Toc146651965)

[[Método De Desarrollo Resumidamente] §39 30](#_Toc146651966)

[[Método De Desarrollo Detalladamente] §45 30](#_Toc146651967)

[[Formas Adicionales de Prestar Atención] § 86, son 13 30](#_Toc146651968)

[[Desarrollo De La Concentración—Conclusión] §118 31](#_Toc146651969)

[[Los Beneficios De Desarrollar La Concentración] §120 , son 5 31](#_Toc146651970)

[Cap. XII. Los Poderes Supernormales 32](#_Toc146651971)

[[Los Beneficios De La Concentración (Continuación)] § 1 32](#_Toc146651972)

[[(1) Los Tipos de Poder Supernormal] § 2 32](#_Toc146651973)

[Cap. XIII Otros Conocimientos-Directos 33](#_Toc146651974)

[[(2) El Elemento Del Oído Divino] § 1 33](#_Toc146651975)

[[(3) Penetración De Las Mentes] § 8 33](#_Toc146651976)

[[(4) Recuerdo De Vidas Pasadas] § 13 33](#_Toc146651977)

[[(5) El Ojo Divino: El Conocimiento Del Fallecimiento Y Reaparición De Los Seres] §72 33](#_Toc146651978)

[[General] §102 34](#_Toc146651979)

[Capítulo XIV Los Agregados 36](#_Toc146651980)

[[A. Entendimiento] 36](#_Toc146651981)

[[B. Descripción de los Cinco Agregados] 37](#_Toc146651982)

[C. Clasificación de los agregados] 48](#_Toc146651983)

[[D. Clases de conocimiento de los agregados] 49](#_Toc146651984)

[Capítulo XV. Las Bases y los Elementos 49](#_Toc146651985)

[[A. Descripción de las Bases] 49](#_Toc146651986)

[[B. Descripción de los Elementos] 50](#_Toc146651987)

[Capítulo XVI Las Facultades y las Verdades 52](#_Toc146651988)

[[A. La. Descripción de las Facultades] 52](#_Toc146651989)

[[B. Descripción de las Verdades] 52](#_Toc146651990)

[[General] 53](#_Toc146651991)

[Capítulo XVII El Fundamento del Entendimiento— Conclusión: Originación Dependiente 54](#_Toc146651992)

[[Sección A. Definición de la originación dependiente] 54](#_Toc146651993)

[[sección B. Exposición] 54](#_Toc146651994)

[[Sección C. La Rueda del Devenir] 60](#_Toc146651995)

[Capítulo XVIII Purificación De La Visión 61](#_Toc146651996)

[[Definición De La Mentalidad–Materialidad] 61](#_Toc146651997)

[[No Existe Ningún Ser Aparte De La Mentalidad–Materialidad] 62](#_Toc146651998)

[[Interdependencia de la Mentalidad y la Materialidad] 62](#_Toc146651999)

[Capítulo XIX. Purificación Mediante la Disipación de la Duda 63](#_Toc146652000)

[[Condiciones Generales Y Particulares] 63](#_Toc146652001)

[Capítulo XX. Purificación mediante el conocimiento y la visión sobre lo que es el sendero y lo que no es el sendero 64](#_Toc146652002)

[[LAS TRES CLASES DE ENTENDIMIENTO PLENO] 64](#_Toc146652003)

[[Sabiduría: Comprensión Mediante Grupos] 64](#_Toc146652004)

[[Comprensión Por Grupos—Aplicación Del Texto] 68](#_Toc146652005)

[[fortalecimiento de la comprensión de cuarenta maneras] 69](#_Toc146652006)

[[Nueve Maneras De Agudizar Las Facultades, Etc.] 70](#_Toc146652007)

[[Comprensión De Lo Material] 70](#_Toc146652008)

[[Comprensión de lo Inmaterial] 71](#_Toc146652009)

[[el Séptuplo Material] 71](#_Toc146652010)

[[El Séptuplo Inmaterial] 73](#_Toc146652011)

[[Los Dieciocho Tipos De Sabiduría] 73](#_Toc146652012)

[[Conocimiento del Surgimiento y la Desaparición — I] 74](#_Toc146652013)

[[las Diez Imperfecciones de la Sabiduría] 76](#_Toc146652014)

[Capítulo XXI Purificación Mediante El Conocimiento y la Visión del Sendero 77](#_Toc146652015)

[[Discernimiento de Toda Formación como vacía] 77](#_Toc146652016)

[[las Siete Clases de Personas Nobles]. 80](#_Toc146652017)

[[Los Tres Últimos Conocimientos Son Uno] 80](#_Toc146652018)

[[La Sabiduría Conducente hacia el Emerger] 81](#_Toc146652019)

[[Los Doce Símiles] 81](#_Toc146652020)

[[La Diferencia Entre Los Factores Del Noble Sendero, Etc.] 81](#_Toc146652021)

[[Suttas De Referencia] 82](#_Toc146652022)

[Capítulo XXII. Purificación mediante el Conocimiento y la Visión 83](#_Toc146652023)

[[El Primer Sendero: La Primera Persona Noble] 83](#_Toc146652024)

[[La Primera Fruición — La Segunda Persona Noble] 83](#_Toc146652025)

[[El Segundo Sendero: La Tercera Persona Noble] 83](#_Toc146652026)

[[El Cuarto Sendero — La Séptima Persona Noble] 83](#_Toc146652027)

[[Las Cuatro Funciones] (de cada verdad) 91](#_Toc146652028)

[[Las Cuatro Funciones En Un Solo Momento] 91](#_Toc146652029)

[[Las Cuatro Funciones Descritas Independientemente 91](#_Toc146652030)

[Capítulo XXIII Los Beneficios del Desarrollo de la Sabiduría 93](#_Toc146652031)

[[A. Eliminación de las Contaminaciones] 93](#_Toc146652032)

[[C. La Consumación de la Cesación] 93](#_Toc146652033)

[[D. Digno de Recepción de Presentes] 95](#_Toc146652034)

## Introducción.

Un modo de análisis bastante usual de muchos *dhammas* se da a través de la descripción de su:

1. característica,
2. función,
3. manifestación y
4. causa próxima

## Cap. I. Virtud

### [I. Introductorio]

§1. [1] *“Cuando un hombre sabio, bien establecido en la virtud,*

*Desarrolle consciencia y sabiduría,*

*Entonces, a igual que un ardiente y sagaz bhikkhu*

*Logrará desenredar este enredo” (S I 13).*

### [II. Virtud]

### 19 Grupos de Clases de Virtud (p.72) §25

#### Grupo de a 1:

1. En primer lugar, toda esta virtud es de una sola clase por su propia característica de componer. §26

#### Grupo de a 2:

1. Es de dos clases en el sentido de (i) *mantener* y (ii) *eludir*. §26
2. Así mismo, como v. (i) *de la buena conducta* y (ii) *del comienzo de una vida de pureza*, §27
3. Como (i) *abstinencia* y (ii) *no-abstinencia*, §28
4. Como (i) *dependiente* e (ii) *independiente*, §29
5. Como (i) *temporal* y (ii) *vitalicia*, §30
6. Como (i) *limitada* e (ii) *ilimitada* §41
7. Como (i) *mundana* y (ii) *supramundana*. [11] §32

#### Grupo de a 3:

1. como: (i) *inferior*, (ii) *intermedia* y (iii) *superior*. §33
2. v. (i) *dando precedencia a uno mismo*, (ii) *dando precedencia al mundo* y (iii) *dando precedencia al Dhamma*, §34
3. Como (i) *adherida*, (ii) *no adherida* y (iii) *apaciguada*. §35
4. Como (i) *pura*, (i) *impura* y (iii) *dudosa*. §36
5. Como v. (i) *del practicante*, (ii) *del no-practicante* y (iii) *del no-practicante-ni-no-practicante*. §37

#### Grupo de a 4:

1. Es de cuatro tipos según forme parte de alguna (i) disminución, (ii) estancamiento, (iii) distinción o (iv) penetración. §39
2. Del mismo modo como v. (i) de los bhikkhus, (ii) de las bhikkhunīs, (iii) de los no completamente admitidos, (iv) de los laicos, §40
3. Como (i) natural, (ii) consuetudinaria, (iii) necesaria, o (iv) debido a causas previas, §41
4. Como v.: (a) de la restricción *Pātimokkha*, [en conducta y recursos] (b) de la restricción de las facultades de los sentidos, (c) de la purificación del sustento vital y (d) de los 4 requisitos relacionados. §42

#### Grupo de a 5:

1. Es de cinco clases como una v. consistente de una purificación limitada, etc.; ya que así está dicho en el Paṭisambhidā: “Hay 5 tipos de virtud; (i) consistente de una purificación limitada, (ii) consistente de una purificación ilimitada, (iii) consistente de una purificación consumada, (iv) virtud consistente de una purificación no adherida, (v) virtud consistente de una purificación apaciguada” (Paṭis I 42). §131
2. Del mismo modo, v. como: (i) abandono, (ii) abstención, (iii) volición, (iv) restricción y (v) no-transgresión. §140

 Los cuales se encuentran anexados a las siguientes formas de virtud: 47 × 5 = 235

(1) En el caso de matar seres vivos, (a) el abandono es virtud, (b) la abstención es virtud, (c) la volición es virtud, (d) la restricción es virtud, (e) la-no transgresión es virtud.

(2) En el caso de tomar lo que no haya sido dado, (a) el abandono es virtud…

(3) En el caso de la conducta sexual inapropiada, (a) el abandono es virtud…

(4) En el caso del lenguaje falso, (a) el abandono es virtud…

(5) En el caso del lenguaje malicioso, (a) el abandono es virtud…

(6) En el caso del lenguaje rudo, (a) el abandono es virtud…

(7) En el caso del chisme… [50], (a) el abandono es virtud…

(8) En el caso de la codicia, (a) el abandono es virtud…

(9) En el caso de mala la voluntad, (a) el abandono es virtud…

(10) En el caso de la visión incorrecta, (a) el abandono es virtud…

(11) “A través de la renunciación en caso de lujuria, (a) el abandono es virtud…

(12) A través de la no-mala voluntad en caso de mala voluntad…

(13) A través de la percepción de la luz en caso de rigidez-y-letargo…

(14) A través de la no-distracción… agitación…, (a) el abandono es virtud…

(15) A través de la definición de los estados (*dhamma*)… incertidumbre…, (a) el abandono es virtud…

(16) A través del conocimiento… ignorancia…, (a) el abandono es virtud…

(17) A través de la dicha en caso de tedio…, (a) el abandono es virtud…

(18) “A través del primer jhāna en caso de surgimiento de obstáculos, (a) el abandono es virtud…

(19) A través del segundo *jhāna*… en caso de pensamientos aplicados y sostenidos…, (a) el abandono es virtud…

(20) A través del tercer *jhāna*… felicidad…, (a) el abandono es virtud…

(21) A través del cuarto *jhāna* en caso de placer y dolor, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…

(22) A través del logro de la base consistente del espacio infinito en caso de percepciones sobre la materia, percepciones sobre la resistencia y percepciones sobre la variedad, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…

(23) A través del logro de la base consistente de la consciencia ilimitada en caso de percepción sobre la base consistente del espacio ilimitado…, (a) el abandono es virtud…

(24) A través del logro de la base consistente del vacío en caso de percepción sobre la base consistente de la consciencia ilimitada…, (a) el abandono es virtud…

(25) A través del logro de la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción en caso de percepción sobre la base consistente del vacío…, (a) el abandono es virtud…

(26) “A través de la contemplación de la impermanencia en caso de percepción de permanencia, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…

(27) A través de la contemplación del dolor en caso de percepción de placer…, (a) el abandono es virtud…

(28) A través de la contemplación del no-alma en caso de percepción de alma…, (a) el abandono es virtud…

(29) A través de la contemplación del desapasionamiento en caso de percepción de dicha…, (a) el abandono es virtud…

(30) A través de la contemplación de la desaparición en caso de codicia…, (a) el abandono es virtud…

(31) A través de la contemplación de la cesación en caso de originación …, (a) el abandono es virtud…

(32) A través de la contemplación de la renunciación en caso de apegos…, (a) el abandono es virtud…

(33) “A través de la contemplación de la destrucción en caso de percepción de compacidad, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…

(34) A través de la contemplación de la surgir [de las formaciones] en caso de la acumulación [*kamma*]…, (a) el abandono es virtud…

 (35) A través de la contemplación del cambio en el caso de percepción de perdurabilidad…, (a) el abandono es virtud…

(36) A través de la contemplación sin signos en el caso de los signos…, (a) el abandono es virtud…

(37) A través de la contemplación de la ausencia de deseo en el caso deseo…, (a) el abandono es virtud…

(38) A través de la contemplación del vacío en el caso de mala interpretación (insistencia)…, (a) el abandono es virtud…

(39) A través de la introspección en los estados que sean de una comprensión superior en caso de mala interpretación (insistencia) debido al apego…, (a) el abandono es virtud…

(40) A través del conocimiento y la visión correctos en caso de mala interpretación (insistencia) debido a la confusión…, (a) el abandono es virtud…

(41) A través de la contemplación del peligro en caso de mala interpretación (insistencia) debido a la confianza [en las formaciones]…, (a) el abandono es virtud…

(42) A través de la reflexión en caso de no reflexión…, (a) el abandono es virtud…

(43) A través de la contemplación del apartamiento en caso de mala interpretación (insistencia) debido a la esclavitud…, (a) el abandono es virtud…

(44) “A través del sendero de la entrada a la corriente en caso de factores impuros debido a una visión incorrecta, (a) el abandono es virtud…, (a) el abandono es virtud…

(45) A través del sendero del retornante por única vez en caso de impurezas graves…, (a) el abandono es virtud…

(46) A través del sendero del no retornante en caso de impurezas residuales…, (a) el abandono es virtud…

(47) A través del sendero del Arahant en caso de todas las impurezas, (a) el abandono es virtud, (b) la abstención es virtud, (c) la volición es virtud, (d) la restricción es virtud, (e) la no-transgresión es virtud.

“Tales virtudes conducen al no-remordimiento de la mente, a la dicha, a la felicidad, a la tranquilidad, al gozo, a la repetición, al desarrollo, al cultivo, al embellecimiento, al requisito [de la concentración], al equipamiento [de la concentración], a la consumación, al completo desapego, a la desaparición, a la cesación, a la paz, al conocimiento directo, a la iluminación, al Nibbāna38.” (Paṭis I 46–47)

1 × 1+2 × 7+3 × 5+4 × 4+5 × (1+47) = 286

## Cap. II. Las Práctica ascetas

#### Cualidades Especiales Mediante las cuales se purifican las Virtudes para Iniciar las Prácticas Ascetas (p. 113) §1

1. la carencia de deseos,
2. el contentamiento
3. la purificación,
4. la reclusión,
5. la dispersión,
6. la energía y
7. las necesidades modestas

### [Los 13 Tipos De Prácticas ascéticas]

#### Los 13 Tipos De Prácticas ascéticas (p. 113) §2

* 1. la práctica del portador de harapos desechados,
	2. la práctica del usuario de la triple ropaje,
	3. la práctica de comer ofrendas de alimentos,
	4. la práctica del buscador de ofrendas de casa en casa,
	5. la práctica de una sola sesión,
	6. práctica del comensal de alimentos de un cuenco,
	7. la práctica del rehusador de alimentos,
	8. la práctica del habitante del bosque,
	9. la práctica del habitante sobre la raíz de un árbol,
	10. la práctica del habitante al aire libre,
	11. la práctica del habitante de cementerios,
	12. la práctica del usuario de cualquier lecho de descanso,
	13. la práctica del habita sentado.

#### Respecto a los modos de análisis, descripción (p. 113) §3

1. En cuanto al significado,
2. a la característica, etcétera,
3. El emprendimiento y las indicaciones,
4. Y luego al grado, y también al incumplimiento,
5. Y además los beneficios de cada uno,
6. En cuanto a la tríada productiva,
7. al “Asceta” y demás distinguidos,
8. Y en cuanto a los grupos, y también
9. individualmente,

## Cap. III. Concentración

#### En cuanto a su característica, …etc. §4

1. Característica: no distracción
2. función: eliminar la distracción
3. manifestación: no-vacilación
4. causa próxima: la dicha

### [A. Su Desarrollo, Resumen]

§28. *No obstante, la concentración mundana debe ser desarrollada por alguien que se haya posicionado en la virtud y que la haya purificado completamente en la forma ya expuesta. (I) Deberá cortar con cualquiera de los diez impedimentos que todavía pueda tener. Luego deberá acercarse ante un buen amigo que le asigne un objeto de meditación, y deberá encontrar entre los cuarenta objetos de meditación uno que se adapte a su propio temperamento. Después de ello, deberá evitar cualquier monasterio desfavorable para el desarrollo de la concentración e ir a vivir en uno que sea favorable. Entonces deberá eliminar los impedimentos menores y no pasar por alto ninguna de las instrucciones para su desarrollo*.

### [B. Desarrollo en detalle]

#### Clasificación de Tipos de Concentración (p. 140) §5

#### Es de 1 tipo

1. En primer lugar, es de un tipo respecto a la característica de la *no-distracción*.

#### Es de 2 tipos

1. como *acceso* y *absorción*;

 2.1 El *acceso*: es la unificación mental obtenida por lo siguiente, es decir,

1. las seis evocaciones,
2. la atención sobre la muerte,
3. la evocación de la paz,
4. la percepción de la repulsión en el alimento, y
5. la definición de los cuatro elementos, y

 y representa la unificación mental que precede a la concentración de la absorción.

 2.2 La *absorción*: es la unificación que le sigue inmediatamente al trabajo preliminar del primer *jhāna* para su correspondiente consumación.

1. así mismo, como c. *mundana*, (productiva para unificación mental los tres planos) y *supramundana* (unificación mental asociada con el noble sendero)
2. como c. con *felicidad* y *sin* *felicidad*,
3. como *acompañada de dicha* y *acompañada de ecuanimidad*.

#### Es de 3 tipos

1. como *inferior*, *media* y *superior*; asimismo
2. como (i) con *pensamiento aplicado* y *pensamiento sostenido*, (ii) *sin pensamiento aplicado*  *con pensamiento sostenido*, (iii) *sin pensamiento aplicado y sin pensamiento sostenido*,
3. como (i) *acompañado de felicidad*, (ii) de *dicha* y (iii) *ecuanimidad*.
4. como (i) *limitada* (ii) *excelsa* e (iii) *inmensurable*.

#### Es de 4 tipos

1. a partir de (i) un progreso difícil y como conocimiento directo lento, (ii) un progreso difícil y como conocimiento directo rápido (iii) un progreso fácil y como conocimiento directo lento (iv) un progreso fácil y como conocimiento directo rápido
2. como (ii) limitado con un objeto limitado, (ii) la concentración limitada con un objeto ilimitado, (iii) la concentración ilimitada con un objeto limitado y (iv) la concentración ilimitada con un objeto ilimitado,
3. según la consideración de los factores en los cuatro *jhānas*, (i) pensamiento aplicado, pensamiento sostenido, felicidad, dicha y concentración (después de la supresión de los obstáculos) (ii) felicidad, dicha y concentración (iii) dicha y concentración (iv) concentración (+la sensación ecuánime que la acompañe)
4. como partícipe de la comprensión con (i) disminución, (ii) estancamiento, (iii) distinción (iv)penetración,
5. como (i) c. en la esfera de los sentidos, (ii) en la esfera de la materia sutil, (iii) en la esfera inmaterial y (iv) no incluida [es decir, en el sendero].
6. como c. (i) debida al celo, (ii) a la energía, (iii) a la pureza natural de la mente (iv) a la indagación

#### Es de 5 tipos

1. Es de cinco tipos según los factores de los cinco *jhānas* calculados por el método quíntuple

1 + 2 × 4 + 3 × 4 + 4 × 6 + 5 × 1 = 50 tipos de concentración.

Applied Thinking and Sustained Thinking

Vitakka & Vicara

### Diez Impedimentos de la Concentración §29

1. Una morada,
2. una familia
3. una ganancia,
4. Una clase, y
5. edificio también como quinto,
6. viajes,
7. parentesco,
8. aflicción,
9. libros, y
10. poderes sobrenaturales:

#### 6 Tipos de Temperamento §74. (y se desarrollan desde el §75-104)

1. codicioso
2. iracundo
3. ilusivo
4. Devoto
5. inteligente
6. especulativo

#### 10 Maneras de Entender Cada objeto de Meditación §103. (p. 162)

 (1). en cuanto a la *enumeración*, §105.1

***Los 40 Objetos de Meditación:***

1. 10 *kasiṇas* (totalidades): Al respecto, los diez *kasiṇas* son estos: (i) *kasiṇa* tierra, (ii) *kasiṇa* agua, (iii) *kasiṇa* fuego, (iv) *kasiṇa* aire, (v) *kasiṇa* azul, (vi) *kasiṇa* amarillo, (vii) *kasiṇa* rojo, (viii)*kasiṇa* blanco, (ix) *kasiṇa* luz y (x) *kasiṇa* espacio limitado
2. 10 tipos de repugnancias: (i) la hinchazón, (ii) el lívido, (iii) lo supurante, (iv) lo cortado, (v) lo roído, (vi) lo esparcido, (vii) lo cortado y esparcido, (viii) lo sangrante, (ix) lo infestado de gusanos y (x) el esqueleto
3. 10 evocaciones: (i) la evocación de las cualidades del *Buddha* (el Iluminado), (ii) la evocación de las cualidades del *Dhamma* (la Ley), (iii) la evocación de las cualidades del *Saṅgha* (la Comunidad), (iv) la evocación de las cualidades de la virtud, (v) la evocación de las cualidades de la generosidad, (vi) la evocación de las cualidades de las deidades, (vii) la evocación (o atención plena) en la muerte, (viii) atención plena dirigida hacia el cuerpo, (ix) atención plena en la respiración y (x) evocación de la paz. [111]
4. 4 estados divinos: (i) la bondad amorosa, (ii) la compasión, (iii) la alegría altruista y (iv) la ecuanimidad
5. 4 estados inmateriales: (i) la base consistente del espacio ilimitado, (ii) la base consistente de la conciencia ilimitada, (iii) la base consistente del vacío y (iv) la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción.
6. 1 de percepción: la percepción de la repulsión en el alimento.
7. 1 definitorio: se refiere a lo que definirá a los cuatro elementos.

 (2). en cuanto a cuál traiga solo *acceso* y cuál *absorción*, §106.2

1. las ocho evocaciones, las diez excepto la atención plena ocupada en el cuerpo y la atención plena en la respiración,
2. la percepción de repulsión en el alimento y la definición de los cuatro elementos

estos suman diez objetos de meditación que brindarán *acceso* solamente.

1. Los otros conllevarán *absorción*.

 (3). en cuanto a los tipos de *jhāna*, §107.3

 entre los que conlleven *absorción*,

1. los diez *kasiṇas* junto con la atención plena en la respiración conllevarán los cuatro *jhānas*.
2. los diez tipos de repugnancia junto con la atención plena ocupada con el cuerpo traerán el primer *jhāna*.
3. Los primeros tres estados divinos conllevarán los tres *jhānas*.
4. El cuarto estado divino y los cuatro estados inmateriales conducirán al cuarto *jhāna*.

 (4). en cuanto a la *superación*, §108.4

 (a). superación de los *factores*: se dará en el caso de todos los objetos de meditación que conlleven el tercer y cuarto *jhāna…* Asimismo, en el caso del cuarto estado divino

 (b). superación del *objeto*: se dará en el caso de los cuatro estados inmateriales

 (5). en cuanto a la *extensión* y *no-extensión*, §109.5

 (a). solo los diez *kasiṇas* entre estos cuarenta objetos de meditación requerirán ser *extendidos*

 (b). La atención plena ocupada en el cuerpo y las diez clases de repugnancias *no requiere ser extendida*

 (6). en cuanto al *objeto*, de estos 40 objetos de meditación: se puede clasificar en 3 tipos de grupos §117.5

 (a). 22 tienen signos equivalentes como *objeto:* los 10 *kasiṇas*, las 10 clases de repugnancia, la atención plena de la respiración y la atención plena ocupada en el cuerpo.

 (b). 18 no tienen signos de contrapartida como *objeto*

 *(i).* 12 objetos de meditación poseen estados consistentes de esencias individuales como objeto, es decir, 8 proveniente de las 10 evocaciones — exceptuado la atención plena de la respiración y la atención plena ocupada en el cuerpo — más la percepción de la repugnancia en el alimento, la definición de los elementos, la base consistente de la consciencia ilimitada y la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción;

 *(ii).* 22 tienen signos [contraparte] como objeto, es decir, los 10 *kasiṇas*, las 10 clases de repugnancia, la atención plena de la respiración y la atención plena ocupada con el cuerpo; mientras que los

 *(iii).* 6 restantes poseen objetos “no tan clasificables”.

 (A). 8 poseen objetos móviles en la etapa inicial, aunque la contraparte sea estacionaria, es decir, lo supurante, lo sangrante, lo infestado de gusanos, la atención plena de la respiración, el *kasiṇa* agua, el *kasiṇa* fuego, el *kasiṇa* aire, y en el caso del *kasiṇa* luz, el objeto consistente de un círculo de luz solar, etc.;

 (B). el resto poseen objetos inmóviles.

 (7). en cuanto al *plano*, §118.7

 (a). 12, es decir, los 10 tipos de repugnancia, la atención plena ocupada en el cuerpo y la percepción de la repugnancia en el alimento, no ocurrirán en el *plano* las deidades.

 (b). 13: estos 12 y la atención plena de la respiración no ocurrirán en el *plano* *Brahmā*

 (c). 0, ningún objeto excepto los 4 estados inmateriales ocurrirán en el *plano* inmaterial. Todos ocurrirán en el *plano* humano.

 (8). en cuanto a la *aprehensión*, §119.8

 Aquí una exposición debe entenderse según lo que sea *visto*, *sentido* por el contacto u *oído*:

 (a). por lo *visto*:

 (i) 9 *kasiṇas*, omitiendo el aire *kasiṇa*, y las

 (ii) 10 clases de repugnancia,

 (b). por lo *visto* y *oído*:

 (i) En el caso de la atención plena ocupada en el cuerpo, las 5 partes que terminan en la piel deben ser aprehendidas por lo visto

 (ii) el resto por lo *oído*

 (c). por lo sentido: la atención plena de la respiración

 (d). por lo visto y oído: el *kasiṇa* aire

 (e). por lo oído: los 18 restantes

 Por la capacidad de comprensión del que lo practique

 (I). 1, el plano divino de la ecuanimidad + los 4 planos inmateriales no podrán ser comprensibles por in principiante.

 (II). 35 objetos restantes sí podrán ser comprensibles por in principiante.

 (9). en cuanto a la *condición*, §120.8

 (a). 9 *kasiṇas* omitiendo el *kasiṇa* espacio son condiciones para los estados inmateriales

 (b). 10 kasiṇas son condiciones para las clases de conocimiento directo.

 (c). por lo *visto* y *oído*:

 (d). por lo *visto* y *oído*:

 (e). Los 3 planos divinos son condiciones para el 4to plano divino.

 (f). Cada estado inmaterial inferior es una condición para cada estado superior.

 (g). La base que consiste de la n0-percepción-ni-no-percepción es una condición para la consumación de la cesación.

 (h). Todas son condiciones para vivir en bienaventuranza, para la introspección y para los tipos afortunados de devenir.

 (10). en cuanto a la *adecuación al temperamento*. §121.10

 (a). las 10 clases de repugnancia y atención plena ocupadas en el cuerpo resultan en 11 objetos de meditación adecuados para alguien de temperamento *codicioso*.

 (b). Los 4 planos divinos y los *kasiṇas* de 4 colores serán 8 objetos adecuados para alguien de temperamento *iracundo*.

 (c). La atención plena en la respiración será la única [evocación como] objeto de meditación adecuado para alguien de temperamento *ilusivo* y para alguien de temperamento *especulativo*.

 (d). Las primeros 6 evocaciones son adecuadas para alguien de temperamento devoto.

 (e). La atención plena en la muerte, la evocación de la paz, la definición de los 4 elementos y la percepción de la repulsión en el alimento son 5 objetos adecuados para alguien de temperamento *inteligente*.

 (e). Los *kasiṇas* restantes y los estados inmateriales son adecuados para todo tipo de temperamento.

 (f). cualquiera de los *kasiṇas* debe ser limitado para alguien de temperamento *especulativo*

 (g). el objeto inmensurable para alguien de temperamento ilusivo.

 .

*Entonces, bhikkhu,* §112-114

1. *debe desarrollar la concentración con aplicación mental y sustentación mental, y*
2. *debe desarrollarla sin aplicación mental y solo con sustentación mental, y*
3. *debe desarrollarla sin aplicación mental y sin sustentación mental, y*
4. *debe desarrollarla con dicha, y*
5. *debe desarrollarlo sin dicha, y*
6. *debe desarrollarla acompañada de gratificación, y*
7. *debe desarrollarla acompañada de ecuanimidad' (A IV 300).*

 .

#### 6 tipos de inclinación para consumar un nivel de iluminación, éstas son: inclinación hacia §128

1. el no – odio
2. la no – codicia
3. la no – ilusión
4. la renunciación
5. la reclusión
6. el abandono

## Cap. IV. El *Kasiṇa* Tierra

### [Los Dieciocho Defectos De Un Monasterio]

#### Los Dieciocho Defectos De Un Monasterio (§2, También referido al III. §28 adopción del objeto de meditación)

|  |  |
| --- | --- |
|  (1). grandeza,  (2). novedad,  (3). ruinoso,  (4). con un camino cercano,  (5). con una fuente,  (6). hojas [comestibles],  (7). flores,  (8). frutas,  (9). fama,  |  (10). una ciudad cercana,  (11). árboles madereros cercanos,  (12). campos de cultivo cercanos,  (13). presencia de personas incompatibles,  (14). un puerto de entrada cercano,  (15). cercanía a países fronterizos,  (16). cercanía a la frontera de un reino,  (17). falta de idoneidad,  (18). falta de buenos amigos |

### [Los Cinco Factores Del Lugar De Descanso] §19

* + 1. un alojamiento que no esté demasiado lejos, ni demasiado cerca, y disponga de un camino para ir y regresar.
		2. Que sea poco frecuentado de día, de pocos ruidos y de pocas voces por la noche.
		3. Donde haya poco contacto con tábanos, moscas, viento, Sol ardiente y cosas que se arrastren.
		4. En un alojamiento favorable deberá obtener fácilmente ropajes, ofrendas de alimentos, alojamiento y el requisito de la medicina para curar a los enfermos.
		5. En ese alojamiento deberá habitar Venerables *bhikkhus* que sean eruditos, versados en las escrituras, observadores del *Dhamma*, observadores del *Vinaya*, observadores de los Códigos, y cuando de vez en cuando se les haga preguntas, '¿Cómo es esto, Venerable Señor? ¿Cuál es el significado de esto?’ Entonces esos Venerables revelarán lo no revelado, explicarán lo no explicado y eliminarán las dudas sobre las muchas cosas que planteen dudas. Así, monjes, es como un alojamiento poseerá estos estos cinco factores”

### [Los Impedimentos Menores] §20

1. deberá cortarse el cabello largo de la cabeza, las uñas y el vello corporal.
2. Los ropajes viejos deberán remendarse y componerse, o teñirse los que estén sucios.
3. Si hubiese una mancha en el cuenco, deberá hornearse.
4. La cama, la silla, etc. deben limpiarse.

### [Instrucciones Detalladas Para Su Desarrollo] §21

### [El *Kasiṇa* Tierra] §22

### [Construyendo Un *Kasiṇa* Tierra] §24

### [Contemplación Inicial] §27

### [El Signo Contraparte] §31

### [Los Dos Tipos De Concentración] §32

### [Preservando El Signo] §34

#### Factores de la iluminación

1. el factor de iluminación de la tranquilidad,
2. el factor de la iluminación de la concentración o
3. el factor de la iluminación de la ecuanimidad
4. el factor de iluminación de la-investigación-de-estados,
5. el factor de iluminación de la energía y
6. el factor de iluminación de la felicidad
7. el factor de iluminación de la atención

### Los 10 Tipos de Habilidades en la Absorción §42

* + - 1. limpiando la base,
			2. mantener las facultades equilibradas,
			3. desarrollando la habilidad en el signo,
			4. ejercitando la mente en una ocasión en la que deba ejercitarse.
			Aquí se trata con los siguientes factores de la laminación cuando la mente esté **letárgica**, pero antes se menciona los tres elementos para la absorción (§52)
				1. el elemento de la iniciativa,
				2. el elemento del lanzamiento y
				3. el elemento de la persistencia
1. de la investigación-de-los-estados (son 7, verificar) §54
2. hacer preguntas,
3. limpiar la base,
4. equilibrar las facultades,
5. evitar personas sin entendimiento,
6. cultivo de relaciones con personas de entendimiento,
7. revisión del campo para el ejercicio de conocimientos profundos,
8. resolución sobre ello [investigación-de-los-estados].
9. de la energía §55
10. evocar el temor en los estados de perdición tales como los reinos infernales, etc.,
11. apreciar el beneficio de la obtención de distinciones mundanas y supramundanas dependientes de la energía,
12. revisar el curso del trayecto [a recorrer] de la siguiente manera: “El sendero tomado por los *Buddhas*, *Paccekabuddhas* y los grandes discípulos debe ser seguido por mí, y no podrá ser seguido por un holgazán”,
13. ser un crédito para la ofrenda de alimentos al producir gran fruto para los donantes,
14. evocar las grandezas del Maestro así: “Mi Maestro alaba lo enérgico, y esta insuperable Dispensación que nos ha sido tan útil deberá ser honrada a través de la práctica, no de lo contrario”,
15. revisar las grandezas de la herencia de esta manera: “la gran herencia es el conocido Buen Dhamma el cual deberá ser obtenido por mí, y no podrá ser obtenido por un ocioso”,
16. eliminar la rigidez y el letargo mediante atención en la percepción de la luz, el cambio de posturas, frecuentar los espacios abiertos al aire libre, etc.,
17. evitar a las personas ociosas,
18. cultivar la relación con personas enérgicas,
19. revisar los esfuerzos correctos,
20. determinación en el emprendimiento al respecto
[sobre la energía].
21. de la felicidad se da mediante las evocaciones: §56
22. (i) del Buddha,
23. (ii) del Dhamma,
24. (iii) del Saṅgha,
25. (iv) de la virtud,
26. (v) de la gene-rosidad y
27. (vi) de las divinidades,
28. (vii) la evocación de la paz, [133]
29. (viii) la evitación de las perso-nas rudas,
30. (ix) el cultivo de relaciones con personas refinadas,
31. (x) la evocación de discursos alentadores,
32. (xi) la resolución sobre esa [felicidad].
	* + 1. restringiendo la mente en alguna ocasión en que deba ser restringida, §57
			Aquí debe trabajarse con los siguiente factores de la iluminación cuando la mente esté **agitada**:
33. de la tranquilidad: 7 cosas que conducen al surgimiento del factor de la iluminación de la tranquilidad, §60:
34. usar alimentos superiores,
35. vivir en un buen clima,
36. mantener una postura agradable,
37. mantener el medio,
38. evitar relacionarse con personas violentas,
39. cultivo relaciones con personas tranquilas en cuerpo,
40. resolución al respecto [la tranquilidad].
41. de la concentración: 11 cosas conducen al surgimiento del factor de la iluminación de la concentración, §61:
42. limpiar la base,
43. habilidad en el signo,
44. equilibrar las facultades,
45. refrenar la mente en ocasiones,
46. ejercer la mente de vez en cuando,
47. animar a la mente apática por medio de la fe y un sentido de urgencia,
48. observar con ecuanimidad correctamente lo que esté ocurriendo,
49. evitar a las personas no concentradas,
50. cultivar relaciones con personas con-centradas,
51. revisar los *jhānas* y las liberaciones,
52. resolución al respecto [la concentración].
53. de la ecuanimidad: 5 cosas conducen al surgimiento del factor de la iluminación de la ecuanimidad. §62:
54. el mantenimiento de la neutralidad hacia los seres vivos;
55. mantenimiento de la neutralidad hacia las formaciones (cosas inanimadas);
56. evitación de personas que muestren favoritismo hacia seres y las formaciones;
57. cultivo de relaciones con personas que mantengan neutralidad hacia los seres y la formaciones;
58. resolución al respecto [la ecuanimidad]
	* + 1. estimulando la mente en alguna ocasión en que deba ser estimulada, §63
			Cuando su mente esté **apática** **debido a la lentitud en el ejercicio del entendimiento** **o debido al fracaso en alcanzar la dicha de la paz**, deberá estimularla evocando los 8 activadores del sentido de urgencia:
59. el nacimiento,
60. el envejecimiento,
61. la enfermedad y
62. la muerte,
63. el sufrimiento en los estados de perdición
64. el sufrimiento en el pasado enraizado en el ciclo de renacimientos,
65. el sufrimiento en el futuro enraizado en el ciclo de renacimientos, y
66. el sufrimiento en el presente enraizado en la búsqueda del alimentos.

Y debe propiciar confianza evocando las cualidades especiales del *Buddha*, el *Dhamma* y el *Saṅgha*.

* + - 1. observando la mente con ecuanimidad cuando deba ser observada con ecuanimidad,
			2. evitando a la personas no concentradas,
			3. cultivando la relación con personas concentradas,
			4. Determinación en el emprendimiento al respecto (concentración).

### [Los 5 Símiles] §67

### [La Absorción En La Serie Cognitiva] §74

### El Primer Jhāna, §79

#### 5 Tipos de Felicidad §94

1. felicidad menor,
2. felicidad momentánea,
3. felicidad abundante,
4. felicidad elevada y
5. felicidad penetrante (arrobamiento).

#### Triple Concentración §99

1. la concentración momentánea,
2. la concentración de acceso y
3. la concentración de absorción.

#### 5 factores que se abandonan en el primer jhāna, son los 5 nīvaraṇa §104

1. la lujuria,
2. la mala voluntad,
3. la rigidez y el letargo,
4. la agitación y la preocupación e
5. incertidumbre;

#### 5 factores de posesión que surgen durante el desarrollo y surgimiento del primer jhāna, §106

1. la sustentación mental,
2. la aplicación mental,
3. felicidad,
4. dicha y
5. unificación mental.

#### 5 tipos de maestría con respecto al primer jhāna: §131

1. maestría en la advertencia,
2. maestría en la consumación,
3. maestría en la determinación (de estabilizar la duración),
4. maestría para emerger y
5. maestría en la revisión.

#### 3 instancias del primer jhāna §111

1. la purificación del sendero es el comienzo, con 3 características
	1. (i) la mente se purifica de las obstrucciones del jhāna;
	2. (ii) por estar purificada, la mente da paso a un estado de equilibrio, que es el signo central de la serenidad;
	3. (iii) de haber hecho que la mente entre en ese estado.
2. la intensificación de la ecuanimidad es el medio, con 3 características
	1. (i) Él [ahora] observa con ecuanimidad a la mente que se encuentre purificada;
	2. (ii) lo observa con ecuanimidad como si hubiese dado paso a la serenidad;
	3. (iii) observa con ecuanimidad la apariencia de la unidad.
3. la satisfacción es el final, con 4 características
	1. (i) La satisfacción en el sentido de que no hubo exceso de ninguno de los estados surgidos en él,
	2. (ii) la satisfacción en el sentido de que las facultades poseían una sola función,
	3. (iii) la satisfacción en el sentido de que la energía apropiada fue efectiva, y
	4. (iv) la satisfacción en el sentido de repetición

### [Extensión Del Signo] §127

### El Seguno Jhāna, §139

#### 2 factores de abandono del segundo jhāna, §149

1. pensamiento aplicado,
2. pensamiento sostenido,

#### 3 factores de posesión que surgen durante el desarrollo y surgimiento del segundo jhāna, §150

1. felicidad,
2. dicha y
3. unificación mental.

### El Tercer Jhāna, §153

Se dice que un poseedor del tercer *jhāna* “habita en la ecuanimidad”,

#### 10 tipos de este tipo de ecuanimidad §156

1. ecuanimidad de seis factores,
2. ecuanimidad como permanencia divina,
3. ecuanimidad como factor de iluminación,
4. ecuanimidad de la energía,
5. ecuanimidad de las formaciones,
6. ecuanimidad de la sensación,
7. ecuanimidad respecto a la sabiduría,
8. ecuanimidad como neutralidad específica,
9. ecuanimidad de *jhāna* y
10. ecuanimidad de purificación.

#### 1 Factor de abandono del Tercer Jhāna

1. felicidad,

#### 2 Factores de posesión del Tercer Jhāna

1. dicha y
2. unificación mental.

### El Cuarto *Jhāna*, §

#### 1 Factor de abandono del Cuarto Jhāna §187

1. alegría,

#### 2 Factores de posesión del Cuarto Jhāna §187

1. ecuanimidad,
2. unificación

### [El Cómputo Quíntuple de los *Jhāna*s]

## Cap. V. Los *Kasiṇa*s Restantes

### [El Kasiṇa Agua]

### [El Kasiṇa Fuego]

### [El Kasiṇa Aire]

### [La Kasiṇa Azul]

### [El Kasiṇa Amarillo]

### [El Kasiṇa Rojo]

### [El Kasiṇa Blanco]

### [El Kasiṇa Luz]

### [El Kasiṇa del Espacio Limitado]

### [En General]

## Cap. VI. La Repugnancia Como Objeto De Meditación

### [Definiciones Generales]

### [Lo Hinchado]

### [Lo Lívido]

### [Lo Supurado]

### [Lo Cortado]

### [Lo Roído]

### [Lo Disperso]

### [Lo Infectado Y Disperso]

### [Lo Sangrado]

### [El Infestado De Gusanos]

### [El Infestado De Gusanos]

### [En General]

## Cap. VII. Seis Evocaciones

### [(1) La EvocaciónDel Iluminado]

1. *Buddha §2*
	1. está ***consumado***, §4
		1. (i) debido a lo distante (*āraka*),
		2. (ii) debido a sus enemigos (*ari*)
		3. (iii) a los radios (*ara*) que ha destruido (*hata*), [los radios de la rueda de la ignorancia, y aquí comienza un discernimiento alucinante sobre la rueda de la ignorancia del ciclo de renacimientos, el devenir, etc., los factores de la originación dependiente, una por una]
		4. (iv) por ser digno (*araha*) de sus requisitos, etc.,
		5. (v) debido a la ausencia de la maldad realizada secretamente (*rahābhāva*)
	2. Está plenamente ***iluminado***, está completamente Iluminado (sammāsambuddha) porque ha descubierto (buddha) todas las cosas correctamente (sammā) y por sí mismo (sāmaṃ). [y aquí comienza unos discernimientos sobre todas las **cosas** que deben ser conocidas, desarrolladas, abandonadas y consumadas, y comienza una descripción sobre los sentidos, sus bases, los agregados, etc]
	3. dotado de [clara] ***visión*** y [virtuosa] ***conducta***,
	4. **Sugato**: es ***sublime***,
		1. por su manera de andar la cual es buena (*sobhaṇa-gamana*),
		2. por haberse retirado a un lugar excelente (*sundaraṃ ṭhānaṃ gatattā*),
		3. por haber ido correctamente (*sammāgatattā*), y
		4. por haberlo enunciado correctamente (*sammāgadattā*).
			1. Palabras tales que el Perfecto sepa que sean falsas e incorrectas, que conduzcan al perjuicio de alguien, y que desagraden y no sean bienvenidas para los demás, es así cómo él no las dice. PF+PP+PD=ND
			2. Y palabras tales que el Perfecto sepa que sean verdaderas y correctas, pero que conduzcan al perjuicio de alguien, y que desagrade y no sea bienvenidas para alguien, es así cómo él no las dice. [204] PV+PP+PA=ND
			3. Y palabras tales que el Perfecto sepa que sean verdaderas y correctas, conducentes al bienestar, pero desagradables e insanas para algunos, respecto a este discurso el Perfecto sabe el momento de exponerlas. PV+PB+PD=D
			4. Palabras tales que el Perfecto sepa que sean falsas e incorrectas, y conducentes al perjuicio, pero agradables y bienvenidas a los demás, es así cómo él no las dice. PF+PP+PA=ND
			5. Y palabras tales que el Perfecto sepan que sean verdaderas y correctas, pero conducentes al perjuicio de alguien, aunque sean agradables y bienvenidas por los demás, es así cómo él no las dice. PV+PP+PA=ND
			6. Y palabras tales que el Perfecto sepa que sean verdaderas y correctas, conducentes al bienestar, y agradables y bienvenidas por los demás, ese discurso el Perfecto sabe el momento correcto para exponerlas” PV+PB+PA=D

Ojo que no existen el caso de PF+PB, por eso ni menciona los casos PF+PB+PD ni PF+PB+PA.

PF: palabras falsas; PV. P verdaderas; PP: palabras perjudiciales; PB: palabras beneficiosas; PD: palabras desagradables; PA: palabras agradables.

Lo mismo se da con las acciones

* 1. ***conocedor de mundos***,
		1. 3 mundos
			1. el mundo de las formaciones,
			2. el mundo de los seres y
			3. el mundo del espacio.
		2. Otros mundos
			1. Un mundo: todos los seres subsisten por el alimento.
			2. Dos mundos: mentalidad y materialidad.
			3. Tres mundos: tres clases de sensaciones.
			4. Cuatro mundos: cuatro tipos de nutrientes.
			5. Cinco mundos: cinco agregados como objetos del apego.
			6. Seis mundos: seis bases internas.
			7. Siete mundos: siete estados de consciencia.
			8. Ocho mundos: ocho vicisitudes mundanas.
			9. Nueve mundos: nueve moradas de seres.
			10. Diez mundos: diez bases.
			11. Doce mundos: doce bases.
			12. Dieciocho mundos: dieciocho elementos
		3. Conocimiento del mundo de los seres
			1. él conoce los hábitos de todos los seres,
			2. conoce sus tendencias inherentes,
			3. conoce sus temperamentos,
			4. conoce sus inclinaciones,
			5. los conoce como si tuviesen poco polvo en sus ojos y mu-cho polvo en sus ojos,
			6. con facultades agudas y con facultades torpes,
			7. con buen comportamiento y con mal comportamiento,
			8. fáciles de enseñar y difíciles de enseñar,
			9. capaces e incapaces [de consumar] (cf. Paṭis I 121),

por lo tanto, este mundo de seres le era conocido en todos los sentidos.

* 1. incomparable ***líder de hombres a ser adiestrados***,
	2. ***maestro*** de dioses y hombres,
	3. ***Bhagavā: iluminado*** y ***bienaventurado*:** Cap. VII, §59 n. 25 … el *Bhagavā* es tal, es decir, *Bhagavā,* porque ha erradicado las siguientes amenazas
		+ 1. Los pares, “ira y enemistad” hasta “soberbia y negligencia” (M I 16).
			2. Las “3 raíces” son: (i) la codicia, (ii) el odio y la (iii) ilusión (D III 214).
			3. Las “3 clases de mala conducta” son: (i) las físicas, (ii) verbales y (iii) mentales (S V 75).
			4. Las “3 contaminaciones” son: (i) la mala conducta, (ii) el deseo y (iiii) las visiones incorrectas (Cap. I. § 9,13).
			5. Las “3 percepciones incorrectas” (*visamasaññā*) son aquellas relacionadas con: (i) la codicia, (ii) el odio y (iii) la ilusión (Vibh368).
			6. Los 3 "clases de aplicación mental" son: aquellos (i) vinculados con el deseo sensorial, (ii) la mala voluntad y (iii) la crueldad (M I 114).
			7. Las “3 diversificaciones” (*papañca*) son las debidas (i) a la codicia, (ii) la vanidad y (iii) las visiones incorrectas (XVI n. 17).
			8. “Las 4 perversidades”: ver (i) permanencia donde no la haya, (ii) placer… (iii) alma… y (iv) belleza donde no la haya (Vibh 376).
			9. “Las 4 corrupciones”, etc. (XXII.47ff.).
			10. “Los 5 desiertos” y “los grilletes” (M I 101).
			11. “Las 5 clases de dicha”: la dicha de los 5 agregados (XVI.93).
			12. “Las 6 raíces de la discordia”: (i) la ira, (ii) el desprecio, (iii) la envidia, (iv) el fraude, (v) la maldad de los deseos y (vi) la adhesión a la propia opinión (D III 246).
			13. “Las 9 cosas enraizadas en el deseo” (D III 288-89).
			14. “Los 10 cursos de acciones inútiles”: (i) matar, (ii) robar, (iii) conducta sexual inapropiada, (iv) mentir, (v) calumniar, (vi) hablar ásperamente, (vii) murmurar, (viii) avaricia, (ix) mala voluntad, (x) la visión incorrecta (M I 47, 286f.).
			15. “Las 62 clases de visiones incorrectas”: (D I 12ss.; MN 102).
			16. “Las 108 formas de comportamiento del deseo” (Vibh 400).

### [(2) La Evocación Del Dhamma]

1. *Dhamma,* §68
	1. está bien proclamado por el *Bhagavā*,
	2. visible aquí y ahora,
	3. sin demora (es atemporal),
	4. invita a la inspección,
	5. conduce hacia progreso y
	6. es experimentable directamente por los sabios”

### [(3) Evocación Del Saṅgha]

1. *Saṅgha,* §90
	1. ha entrado en el buen sendero,
	2. la comunidad de los discípulos del Bhagavā ha entrado en el sendero correcto,
	3. la comunidad de discípulos del Bhagavā ha entrado al verdadero sendero,
	4. la comunidad de discípulos del Bhagavā ha entrado en el sendero apropiado,
	5. la comunidad de discípulos del Bhagavā ha entrado en el sendero recto,
	6. ha entrado en el sendero debido, es decir, el de los cuatro pares de hombres, las ocho personas;
	7. esta comunidad de discípulos del Bhagavā es apta de ofrecimientos, apta de hospitalidad, apta de ofrendas, apta de recibir saludos reverenciales,
	8. es como un incomparable campo de méritos para el mundo”

### [(4) Evocación De La Virtud]

1. La Virtud*,* §101
	1. intacta,
	2. sin rasgaduras,
	3. sin manchas,
	4. sin impurezas,
	5. son liberadores,
	6. son alabados por los sabios,
	7. no poseen apegos y
	8. son conducentes hacia la concentración”

### [(5) Evocación De La Generosidad]

1. La Generosidad*,* §107
	1. Es un beneficio para mí,
	2. es un gran beneficio para mí que, en una generación obsesionada por la impureza de la avaricia, que habite con el corazón libre de la impureza de la avaricia, y sea libremente generoso y dadivoso,
	3. Es un beneficio para mí que me complazca en la renunciación al respecto,
	4. Es un beneficio para mí estar a la espera de cualquier solicitud y regocijarme en la generosidad y el compartir.

### [(6) La Evocación De Las Deidades]

1. Las deidades*,* §115
*Es un beneficio para mí, es un gran beneficio para mí que, en una generación obsesionada por la impureza de la avaricia, que habite con el corazón libre de la impureza de la avaricia, y sea libremente generoso y dadivoso, que me complazca en la renunciación al respecto, a la espera de cualquier solicitud y regocijar-me en la generosidad y el compartir*

### [(6) La Evocación De Las Deidades]

1. La muerte, §115

### [En General]

Verificar esto. Deben ser 6, o ¿qué es lo que pasa?

## Cap. VIII. Otras Evocaciones Como Objetos De Meditación

### [(7) Atención Sobre La Muerte]

1. La primera forma es mediante “La muerte tendrá lugar; la facultad de la vida será interrumpida”, o “Muerte, muerte” siguiendo las pautas en §4
2. quien encuentre que no llegue tan lejos deberá evocar la muerte mediante 8 maneras de evocarla, §8:
	1. (1) como si tuviera la apariencia de un asesino,
	2. (2) como la ruina del éxito,
	3. (3) en comparación,
		1. con los de gran fama,
		2. con los de gran mérito,
		3. con los de gran fuerza,
		4. con los de gran poder sobrenatural,
		5. con los de gran entendimiento,
		6. con los *Paccekabuddhas*,
		7. con los *Buddhas* plenamente iluminados.
	4. (4) en cuanto a compartir el cuerpo con muchos,
		1. Es compartido con ochenta familias de gusanos.
		2. Así también, hay criaturas dentro del cuerpo viven que en dependencia de la piel exterior, alimentándose de la piel exte-rior;
		3. criaturas que viven en dependencia de la piel interior, alimentándose de la piel interior;
		4. hay criaturas que viven en dependencia de la carne, alimentándose de la carne;
		5. hay criaturas que viven en dependencia de los tendones, alimentándose de los tendones;
		6. hay criaturas que viven en dependencia de los huesos, alimentándose de los huesos; y
		7. hay criaturas que viven en dependencia de la médula, alimentándose de la médula.

Y allí nacen, envejecen y mueren, evacuan y miccionan; y el cuerpo es su casa de maternidad, su hospital, su osario, su retrete y su urinario.

* 1. (5) en cuanto a la fragilidad de la vida,
	2. (6) como si no tuviera signos,
	3. (7) en cuanto a lo limitado de la extensión,
	4. (8) en cuanto a la brevedad del momento

### [(8) Atención Orientada Hacia El Cuerpo]

#### 32 aspectos de la observación en el cuerpo §44

1. los cabellos sobre la cabeza, *kesā*
2. vellos en el cuerpo, *lomā*
3. uñas, *nakhā*
4. dientes, *dantā*
5. piel, *taco*
6. carne, *maṃsaṃ*
7. tendones, *nahāru*
8. huesos, *aṭṭhi*
9. médula ósea*, aṭṭhimiñjaṃ*
10. riñones, *vakkaṃ*
11. corazón, *hadayaṃ*
12. hígado, *yakanaṃ*
13. estómago, *kilomakaṃ*
14. bazo, *pihakaṃ*
15. pulmones, *papphāsaṃ*
16. intestinos, *antaṃ*
17. entrañas, *antaguṇaṃ*
18. garganta,
19. estiércol, *karīsaṃ*
20. bilis, *pittaṃ*
21. flema, *semhaṃ*
22. pus, *pubbo*
23. sangre, *lohitaṃ*
24. sudor, *sedo*
25. grasa, *medo*
26. lágrimas, *assu*
27. resina, *vasā*
28. saliva, *kheḷo*
29. mocos, *siṅghānikā*
30. aceite de las articulaciones, *lasikā*
31. orina, *muttaṃ* y
32. cerebro

#### Las 7 Habilidades para el Aprendizaje §49

1. (1) como recitación verbal,
2. (2) como recitación mental,
3. (3) en cuanto al color,
4. (4) en cuanto a la forma,
5. (5) en cuanto a la dirección,
6. (6) en cuanto a ubicación,
7. (7) en cuanto a delimitación

#### La 10 habilidades para Prestar Atención §61

1. (1) habilidad en cuanto a seguir el orden,
2. (2) no demasiado rápido,
3. (3) no demasiado lento
4. (4) en cuanto a evitar la distracción,
5. (5) en cuanto a superación el concepto,
6. (6) en cuanto a la partida sucesiva,
7. (7) en cuanto a la absorción,
8. (8)–(10) en cuanto a los tres *suttantas*.

La 8° trata sobre la consciencia superior, los tres signos para desarrollarlo, §74

1. El signo de la ***concentración*** deberá recibir atención de vez en cuando,
2. el signo del ***esfuerzo*** deberá recibir atención de vez en cuando,
3. el signo de la ***ecuanimidad*** deberá recibir atención de vez en cuando

La 9° trata sobre la consumación del supremo arrobamiento, el cual se consumar al desarrollar seis cosas §77

* 1. cuando la consciencia deba ser restringida, él la restringirá;
	2. cuando se deba ejercer la consciencia, la ejercerá;
	3. cuando se deba estimular la consciencia, él la estimulara;
	4. cuando la consciencia deba observarse con ecuanimidad, él la observará con ecuanimidad.
	5. Estará decidido en alcanzar el estado superior a ser consumado,
	6. se complacerá en el *Nibbāna*.

La 10° es La habilidad en los factores de iluminación §79

### [(9) Atención En La Respiración]

#### “¿Y cómo es que desarrollada, bhikkhus, cómo es que practicada la concentración a través de la atención en la respiración tanto apacible como sublime, aquel estado dichoso y sin adulteración, destierra y calma de inmediato los pensamientos negativos e inútiles tan pronto como surjan? En 16 bases, así: §145

1. Al inspirar largamente, es consciente: 'Inspiro largamente'; o al expirar largamente, es consciente: 'Exhalo largamente'.
2. Al inhalar cortamente, es consciente: 'Inhalo cortamente'; o al exhalar brevemente, es consciente: 'Exhalo brevemente'.
3. Se entrena así: 'Inhalo experimentando todo el cuerpo'; se entrena así: 'Exhalo experimentando todo el cuerpo'.
4. Él se entrena así: 'Inhalo tranquilizando la formación corporal', él se entrena así: 'Exhalo tranquilizando la formación corporal'.
5. Él se entrena así: 'Inhalo experimentando felicidad'; él se entrena así: 'Exhalo experimentando felicidad'.
6. Él se entrena así: 'Inhalo experimentando dicha; él se entrena así: 'Exhalo experimentando dicha'.
7. Él se entrena así: 'Inhalo experimentando la formación mental'; él se entrena así: 'Exhalo experimentando la formación mental'.
8. Él se entrena así: 'Inhalo tranquilizando la formación mental', él se entrena así: 'Exhalo tranquilizando la formación mental'.
9. Él se entrena así: 'Inhalo experimentando la forma de la consciencia'; él se entrena así: 'Exhalo experimentando la forma de la consciencia'.
10. Él se entrena así: 'Inhalo con satisfacción en la forma de la consciencia'; él se entrena así: 'Exhalo con satisfacción en la forma de ]a consciencia'.
11. Él se entrena así: 'Inhalo concentrado en la forma de la consciencia'; él se entrena así: 'Exhalo concentrado en la forma de la consciencia'.
12. Él entrena así: 'Inhalo liberando la forma de la consciencia'; él se entrena así: 'Exhalo liberando la forma de la cons-ciencia.'
13. Él se entrena así: 'Inhalo contemplando la impermanencia'; él se entrena así: 'Exhalo contemplando la impermanencia'.
14. Él se entrena así: 'Inhalo contemplando el desvanecimiento'; él se entrena así: 'Exhalo contemplando el desvanecimiento'
15. Él se entrena así: 'Inhalo contemplando la cesación'; él se entrena así: 'Exhalo contemplando la cesación'.
16. Él se entrena así: 'Inhalo contemplando el abandono'; él se entrena así: 'Exhalo contemplando el abandono' (S V 321-22).

 .

*234. (xiii) No obstante, en la cuarta tétrada, en cuanto a la contemplación de la impermanencia, aquí, en realidad deberá entenderse en primer lugar*

1. *lo impermanente, luego*
2. *la impermanencia,*
3. *la contemplación de la impermanencia y finalmente*
4. *quien que contemple la impermanencia.*

*235. (xiv) Contemplando la desaparición: existen dos tipos de desaparición, es decir, la desaparición como destrucción y la desaparición absoluta. Aquí, “la desaparición como destrucción” es la disolución momentánea de las formaciones. “La desaparición absoluto” es el Nibbāna. La contemplación de la desaparición es sabiduría y es el sendero, que ocurren como la visión sobre estos dos. Es cuando posea esta doble contemplación que se podrá entender de él como: “Él se entrena así: 'Inhalaré... exhalaré contemplando la desaparición”.*

*239. También su gran beneficio* [de la atención en la respiración] *deberá entenderse como una condición fundamental para el perfeccionamiento de la visión clara y la liberación; ya que esto ha sido dicho por el Bhagavā: “Bhikkhus, la atención plena en la respiración, cuando se desarrolla y se practica considerable-mente, perfecciona los cuatro fundamentos de la atención plena. Los cuatro fundamentos de la atención plena, cuando se desarrollan y practican considerablemente, perfeccionan los siete factores de iluminación. Los siete factores de la iluminación, cuando se desarrollan y practican considerablemente, perfeccionan la visión clara y la liberación” (M III 82).*

 .

#### Desarrollo de la concentración en la respiración larga a través del conocimiento en nueve formas §168

“¿Cómo sabe él cuando inhala largamente: 'Inhalo largamente', y cuando exhala largamente: 'Exhalo largamente?:

1. (1) Él inhala una inhalación larga computada como de una longitud larga.
2. (2) Él exhala una exhalación larga computada como de una longitud larga.
3. (3) Él inhala y exhala inhalaciones y exhalaciones largas computadas como de unas longitudes largas. A medida que inhala y exhala inhalaciones y exhalaciones largas computadas como unas longitudes largas, surge el celo.46
4. (4) A través del celo, él inhala una inhalación larga más sutil de lo que antes se computaba como de una longitud larga.
5. (5) A través del celo él exhala una exhalación larga más sutil de lo que antes se computaba como de una longitud larga.
6. (6) A través del celo él inhala y exhala inhalaciones y exhalaciones largas más sutiles de lo que antes se computaban como unas longitudes largas. A medida que, a través del celo, inhala y exhala inhalaciones y exhalaciones largas más sutiles de lo que antes se computaban como unas longitudes largas, surge la alegría. [273]
7. (7) A través de la alegría él inhala una inhalación larga más sutil de lo que antes se computaba como de una longitud larga.
8. (8) A través de la alegría él exhala una exhalación larga más sutil de lo que antes se computaba como de una longitud larga.
9. (9) A través de la alegría, él inhala y exhala inhalaciones y exhalaciones largas más sutiles de lo que antes se computaban como de unas longitudes largas.

A medida que, a través de la alegría, él inhala y exhala largas inhalaciones y exhalaciones más sutiles de lo que antes se computaban como unas longitudes largas, su mente se aparta de las inhalaciones y exhalaciones largas y se establece la ecuanimidad.

#### Desarrollo de la concentración en la respiración corta a través del conocimiento en nueve formas §169

El mismo método de explicación se aplica también en el caso de respiraciones cortas. Sólo existe esta diferencia. Mientras que en el primer caso se dice “una inhalación larga considerada como de una longitud larga”, aquí “una inhalación corta considerada como de una longitud corta”.

#### A continuación las etapas necesarias al prestar atención: §189

1. del conteo,
2. de la conexión,
3. del contacto,
4. de la fijación,
5. de la observación,
6. del distanciamiento,
7. de la purificación y
8. de la retrospección sobre estos.

##  Cap. IX. Los Estados Divinos

### [(1) El Amor]

Primero será necesario la eliminación del resentimiento.

#### Procedimiento para la disipación del Resentimiento (redactas y resumidas aquí, no copiadas como el texto restante) §14-39

1. Amonestarse a sí mimo como un impedimento para el desarrollo en la purificación
2. Evocación de las 7 cosas gratificantes y útiles para un enemigo
3. Encontrar rasgos positivos desestimando en contraposición los negativos, entre atributos físicos, verbales y mentales §16-19
4. Evocar la situación del enemigo respecto a su desafortunado destino al no contar con ningún rasgo físico, verbal o mental positivos en él/ella §20
5. Proceder naturalmente en el caso de que el enemigo contase con los tres rasgos, físico, verbal o mental positivo, será fácil §20
6. Evocar la realidad de que cada ser es dueño de su propio *kamma* con respecto a sí mismo y a su enemigo*.* §23-24
7. Evocar las cualidades desarrolladas por el *Bhagavā* en el pasado cuando fue un *Bodhisatta;* cualidades que mostró cuando en vidas pasadas fue asesinado, torturado, etc. por sus enemigos sin el menor surgimiento de ira. Ver los impresionantes citas sobre los diferentes Jātakas al respecto. §26-35
8. Leer los *suttas* sobre la inmensidad e infinitud del ciclo de renacimientos y la conexión con todos los seres en toda forma de vinculo personal §36
9. Evocar las características provechosas del amor, las 11 bendiciones respectivas §37
10. Reflexionar y analizar la naturaleza de la existencia del ser humano en términos de sus agregados y la partes del cuerpo en contraposición con la noción identitaria sobre la existencia. §38
11. Optar por el ofrecimiento de algún presente. §39

#### La Destrucción de las Barreras — El Signo §40

Esto se da cuando se extinga la discriminación entre 4 tipos de seres:

1. él mismo,
2. la persona estimada,
3. la persona neutral y
4. el hostil,

### 1. La transmisión de *Amor,*

#### Las preguntas clásicas sobre su análisis , §93

1. Característica : promover el aspecto del bienestar de los seres.
2. Función : preferir tal bienestar.
3. Manifestación : eliminación de las molestias.
4. Causa próxima : ver la amabilidad en los seres.
5. Beneficio : cuando haga que la mala voluntad se calme.
6. Fracaso : produzca afecto (egoísta).
7. Enemigo cercano : codicia
8. Enemigo lejano : mala voluntad

#### 11 bendiciones de la transmisión de amor. ¿Cuáles once? §37

1. Un hombre dormirá cómodamente,
2. se despertará cómodamente y
3. no tendrá sueños negativos,
4. será querido por seres humanos,
5. será querido por seres no humanos,
6. las deidades lo protegerán,
7. el fuego, el veneno y las armas no lo afectarán,
8. su mente será fácilmente concentrable,
9. la expresión de su rostro será serena,
10. morirá sin confusión,
11. si no penetrase en alguna consumación superior renacerá en el mundo *Brahmā*

### 2. La transmisión de *Compasión,* §77

1. Característica : promover el aspecto de aliviar el sufrimiento.
2. Función : no soportar el sufrimiento ajeno.
3. Manifestación : no crueldad.
4. Causa próxima : ver impotencia en aquellos abrumados por el sufrimiento.
5. Beneficio : hacer que la crueldad disminuya
6. Fracaso : cuando produzca envidia.
7. Enemigo cercano : aflicción basada en la vida doméstica
8. Enemigo lejano : la crueldad

### 3. La transmisión de *Alegría Altruista,* §84

1. Característica : regocijo producido por el éxito de los demás.
2. Función : no desarrollar envidia.
3. Manifestación : eliminación de la aversión (fastidio).
4. Causa próxima : ver a los seres exitosos.
5. Beneficio : cuando haga que la aversión (fastidio) disminuya
6. Fracaso : cuando produzca envidia
7. Enemigo cercano : la alegría basada en la vida doméstica
8. Enemigo lejano : la aversión (fastidio),

### 4. La transmisión de *Ecuanimidad,* §88

1. Característica : promover el aspecto de neutralidad hacia los seres
2. Función : apreciar la paridad entre los seres
3. Manifestación : apaciguamiento del resentimiento y la aprobación.
4. Causa próxima : apreciar la propiedad de las acciones kammicas de cada ser
5. Beneficio : cuando haga que el resentimiento y la aprobación disminuyan,
6. Fracaso : cuando produzca la ecuanimidad del desconocimiento, que

 corresponde a esa indiferencia mundana de la ignorancia basada en la

 vida doméstica.

1. Enemigo cercano : la ecuanimidad del desconocimiento basado en la vida doméstica
2. Enemigo lejano : la codicia y el resentimiento

#### Límites más elevados de cada estado divino, §119

|  |  |
| --- | --- |
| *mettā**karuṇā**muditā**upekkhā* | bellezaespacio infinitoconsciencia infinitael vacío |

## Cap. X. Los Estados Inmateriales

### [(1) La Base Consistente Del Espacio Ilimitado]

*12. Y en este punto se dice: “Con la completa superación (samatikkamā) de las percepciones de la materia, con la desaparición de las percepciones de resistencia, con la no atención hacia las percepciones de la variedad, consciente del 'espacio ilimitado', él entrará y habitará en la base consistente de un espacio ilimitado*” (Vibh 245).

### [(2) La Base Consistente De Una Consciencia Ilimitada]

*27. Y en este punto se dice: “Al superar completamente (samatikkamma) la base consistente del espacio ilimitado, consciente de la 'consciencia ilimitada', entrará y habitará en la base consistente de la consciencia ilimitada”* (Vibh 245).

### [(3) La Base Consistente Del Vacío]

*36. Y en este punto se dice: "Al superar completamente la base consistente de la consciencia ilimitada, consciente de que 'No existe nada', entrará y habitará en la base consistente del vacío"* (Vibh 245).

### [(4) La Base Consistente De La No-Percepción-Ni-No-Percepción]

*42. Y en este punto se dice: “Al superar completamente la base consistente del vacío, él entrará y habitará en la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción”* (Vibh 245).

### [General]

#### Otras anotaciones al respecto

1. La base consistente del *espacio ilimitado*
2. La base consistente de la *consciencia ilimitada*
3. La base consistente del *vacío*
4. La base consistente de la *no-percepción-ni-no-percepción*

 *.*

*50. O alternativamente: la percepción aquí es no-percepción, ya que es incapaz de realizar la función decisiva de la percepción, ni tampoco es no-percepción, ya que está presente en un estado sutil como una formación residual, es así cómo llega a ser “no-percepción-ni-no-percepción”, Es "no-percepción-ni-no-percepción " y es una "base" en el sentido de fundamento para los otros estados, es así cómo llega a ser la "base consistente la de no-percepción-ni-no-percepción*".

 *.*

#### 4 Acinteyya, (pareciera que esta anotación no pertenece al libro es cuestión)

Los cuatro impensables: *Lo que no puede o no debe ser pensado, lo impensable, lo incomprensible, lo impenetrable, lo que trasciende los límites del pensamiento y sobre lo que, por lo tanto, no se debe reflexionar. Estos 4 impensables son:*

1. *la esfera de un Buddha (buddha-visaya),*
2. *la esfera de las absorciones meditativas (****jhāna****-visaya),*
3. *la esfera de kamma-resultado (kamma-vipāka), y*
4. *la cavilación sobre el mundo (loka-cintā), especialmente sobre un primer comienzo absoluto de la misma* (s. A. IV, 77).

*"Por lo tanto, oh monjes, no meditéis sobre el mundo en cuanto a si es eterno o temporal, limitado o interminable... Tal cavilación, oh monjes, no tiene sentido, no tiene nada que ver con la conducta pura y genuina (s. ādibrahmacariyaka- sīla), no conduce hacia la cesación de la aversión, al desapego, a la extinción, ni a la paz, a la plena comprensión, a la iluminación ni al Nibbāna, etc*.”

 *.*

#### Resumen de los 4 estados inmateriales

*58. De estos cuatro, el primero se debe a la superación de los signos de la materialidad, el segundo se debe a la superación del espacio, el tercero se debe a la superación de la consciencia que se produjo con ese espacio como su objeto, y el cuarto se debe a la superación la desaparición de la consciencia que se produjo con ese espacio como objeto. Por lo tanto, deben entenderse en número como cuatro con la superación del objeto en cada caso. [339] No obstante, los sabios no admiten ninguna superación de los factores [jhāna]; porque no habrá superación de los factores en ellos como lo hubo en el caso de los logros de la esfera de la materia sutil. Cada uno tendrá sólo los dos factores, es decir, la ecuanimidad y la unificación mental.*

## Cap. XI. Concentración—Conclusión: Nutrientes y los Elementos

### [Percepción De Repulsividad Hacia Los Nutrientes]

§5…Éste nutriente puede ser de 4 tipos:

1. un alimento físico,
2. un alimento consistente del contacto,
3. un alimento consistente de la volición mental y
4. un alimento consistente de la consciencia

§5…*deberá acudir a un retiro solitario y [342] revisar la repulsión en el* ***nutriente físico*** *en sus 10 aspectos clasificados como lo que se coma, beba, mastique y deguste, es decir, en cuanto:*

1. a ir por él,
2. procurarlo,
3. utilizarlo,
4. en cuanto a la secreción,
5. al receptáculo,
6. lo no digerido (sin digerir),
7. lo digerido (digerido),
8. en cuanto al producto,
9. su excreción y
10. su manchado.

### [Definición De Los Elementos: Definiciones De Palabras] §27

### [Textos Y Comentarios En Breve] §28

### [En Detalle] sobre los cuatro elementos §31

Discernimiento de los 4 elementos en 42 aspectos:

1. el elemento tierra en 20 aspectos,
2. el elemento agua en 12,
3. el elemento fuego en 4 y
4. el elemento aire en 6

### [Método De Desarrollo Resumidamente] §39

### [Método De Desarrollo Detalladamente] §45

### [Formas Adicionales de Prestar Atención] § 86, son 13

1. en cuanto al significado de las palabras,
2. por grupos,
3. por partículas,
4. por característica, etc.,
5. en cuanto a cómo se origina,
6. en cuanto a la variedad y la unidad,
	1. (a) por la manifestación de su grandeza;
	2. (b) por su semejanza con las grandes criaturas;
	3. (c) por su gran mantenimiento;
	4. (d) por su gran alteración; y
	5. (e) porque son grandes y porque son entidades.
7. en cuanto a la resolución (separabilidad) y no resolución (inseparabilidad),
8. en cuanto a lo similar y lo disimilar,
9. en cuanto a la distinción entre lo interno y externo,
10. en cuanto a la inclusión,
11. en cuanto a la condición,
12. en cuanto a la falta de reacción consciente,
13. en cuanto al análisis de las condiciones.

### [Desarrollo De La Concentración—Conclusión] §118

### [Los Beneficios De Desarrollar La Concentración] §120 , son 5

## Cap. XII. Los Poderes Supernormales

### [Los Beneficios De La Concentración (Continuación)] § 1

### [(1) Los Tipos de Poder Supernormal] § 2

* 1. Habiendo sido uno, se convierte en muchos…” (D I 77);
	2. el conocimiento del elemento del oído divino;
	3. el conocimiento de la penetración de otras mentes;
	4. el conocimiento del recuerdo de vidas pasadas; y
	5. el conocimiento de la desaparición y reaparición de los seres.

#### Requisito previo: Control total sobre su mente de 14 formas § 2

* 1. en el orden progresivo de los *kasiṇa*s,
	2. en el orden inverso de los *kasiṇa****s***,
	3. en el orden progresivo e inverso de los *kasiṇa*s,
	4. en el orden progresivo de los *jhāna*s,
	5. en el orden inverso del *jhāna*
	6. en el orden progresivo e inverso de los *jhāna*s,
	7. mediante la omisión de los *jhāna*s,
	8. mediante la omisión de los *kasiṇa*s,
	9. mediante la omisión de los *jhāna*s y *kasiṇa*s,
	10. mediante la transposición de los factores,
	11. mediante la transposición del objeto,
	12. mediante la transposición de los factores y del objeto,
	13. mediante la definición de los factores, y
	14. mediante la definición de los objetos.

#### Diez tipos de éxito (poder) § 22

1. Éxito mediante determinación,
2. éxito de la transformación,
3. éxito como [cuerpo] hecho por la mente,
4. éxito mediante intervención del conocimiento,
5. éxito mediante intervención de la concentración,
6. éxito de los Nobles,
7. éxito surgido del resultado *kammico*,
8. éxito de la meritoriedad,
9. éxito a través de las ciencias,
10. éxito en el sentido de tener éxito debido al esfuerzo correcto aplicado aquí o allá”.

#### Cómo se vuelve muchos §48, Él logra

1. los 4 planos,
2. las 4 bases (senderos),
3. los 8 pasos y
4. las 16 raíces del poder sobrenatural, y luego
5. los determinará mediante conocimiento.

## Cap. XIII Otros Conocimientos-Directos

### [(2) El Elemento Del Oído Divino] § 1

§1 …”*Él dirigirá, inclinará, su mente hacia el elemento del oído divino. Con el elemento del oído divino, purifi-cado y que supera al humano, oirá las dos clases de sonidos, los divinos y los humanos, tanto lejanos como cercanos”* *”* (D I 79).]

### [(3) Penetración De Las Mentes] § 8

§8…”*Él dirigirá, inclinará, su mente al conocimiento de la penetración de las mentes. Penetrará con su mente las mentes de otros seres, de otras personas, y los comprenderá así: entenderá la forma de la consciencia afectada por la codicia como afectada por la codicia, y entenderá la forma de consciencia no afectada por la codicia como no afectada por la codicia; Él entenderá la consciencia afectada por el odio como afectada por el odio, y la consciencia no afectada por el odio como no afectada por el odio; Él entenderá la consciencia afectada por la ilusión como afectada por la ilusión, y la consciencia no afectada por la ilusión como no afectada por la ilusión; Él entenderá a la consciencia estrecha como una conciencia estrecha y a la distraída como una distraída; Él entenderá la consciencia excelsa como excelsa y a la no excelsa como no excelsa; Él entenderá la consciencia superada como superada y a la no superada como no superada; Él entenderá la consciencia concentrada como concentrada y a la no concentrada como no concentrada; Él entenderá a la forma de la conciencia liberada como liberada, y la forma de la consciencia no liberada como no liberada*” (D I 79).

### [(4) Recuerdo De Vidas Pasadas] § 13

§1…”*Él dirigirá, inclinará su mente hacia el conocimiento del recuerdo de vidas pasadas. Recordará sus múltiples vidas pasadas, es decir, un nacimiento, dos nacimientos, tres nacimientos, cuatro nacimientos, cinco nacimientos, diez nacimientos, veinte nacimientos, treinta nacimientos, cuarenta nacimientos, cincuenta nacimientos, cien nacimientos, mil nacimientos, cien mil nacimientos, muchos eones de contracción estelar, muchos eones de expansión estelar: muchos eones de contracción y expansión estelar: “Entonces me llamaban así, de tal raza, con tal apariencia, tal era mi comida, tales mi experiencias de placer y dolor, así el final de mi vida; y al fallecer allí, reaparecí en otro lugar; y allí también fui llamado así, de tal raza, con tal apariencia, tal comida, tales mis experiencias de placer y dolor, tal el final de mi vida; Y al fallecer allí, reaparecí aquí ". Así, con sus aspectos y detalles, recordará sus múltiples vidas pasadas*” (D I 81).

### [(5) El Ojo Divino: El Conocimiento Del Fallecimiento Y Reaparición De Los Seres] §72

§72… “*Él dirigirá, inclinará, su mente hacia el conocimiento del fallecimiento y la reaparición de los seres. Con el ojo divino, purificado y que supera al humano, verá a los seres falleciendo y reapareciendo, inferiores y superiores, agraciados y feos, felices o infelices en su destino; él reconocerá su destino los seres de acuerdo a sus acciones: 'Estos dignos seres que fueron mal conducidos en cuerpo, lenguaje y mente, rivales de los Nobles, incorrectos en sus puntos de vista, adquirentes de kamma debido a una visión incorrecta, a la ruptura de sus cuerpos, después de la muerte, han reaparecido en un estado de perdición, en un destino infeliz, en la perdición, en el infierno; no obstante, estos seres dignos, bien conducidos en cuerpo, lenguaje y mente, no rivales de los Nobles, correctos en sus puntos de vista, adquirentes de kamma debido a una opinión correcta, a la ruptura de sus cuerpos, después de la muerte, han reaparecido en destinos felices, en un mundo celestial'. Así, con el ojo divino, purificado y que supera al humano, verá a los seres falleciendo y reapareciendo, inferiores y superiores, bonitos y feos, felices o infelices en su destino; Él reconocerá el destino de los seres de acuerdo a sus acciones*”
(D I 82).

### [General] §102

Entonces, estos dos junto con los cinco que comienzan con los tipos de poder supernormal sumarán 7 tipos de conocimiento directo los cuales se dan a continuación (estos no se nombran así sino posteriormente en sus descripción uno por uno). §103

1. Habiendo sido uno, se convierte en muchos…” (D I 77);
2. el conocimiento del elemento del oído divino;
3. el conocimiento de la penetración de otras mentes;
4. el conocimiento del recuerdo de vidas pasadas; y
5. el conocimiento de la desaparición y reaparición de los seres.
6. conocimiento del futuro
7. conocimiento del destino según las acciones cometidas

Cuatro tríadas de objetos han sido mencionadas por el mejor de los sabios. ¿Cuáles cuatro? §105

(1) La tríada del objeto limitado,
(2) la tríada del objeto del sendero,
(3) la tríada del objeto pasado y
(4) la tríada de objeto interno

Explicación de estas triadas con respecto a cada poder supernormal:

1. Habiendo sido uno, se convierte en muchos…§106
2. el conocimiento del elemento del oído divino; §109
3. el conocimiento de la penetración de otras mentes; §110
ocurrirá con respecto a 8 tipos de objeto, es decir,
	* 1. con respecto a un objeto limitado,
		2. a un objeto excelso o
		3. inmensurable,
		4. con el sendero como objeto y
		5. a un objeto pasado,
		6. futuro o
		7. presente, y §111
			1. presente mediante el momento,
			2. presente mediante la continuidad y
			3. presente mediante la extensión
		8. a un objeto externo.
4. el conocimiento del recuerdo de vidas pasadas; . §120
también ocurrirá con respecto a 8 tipos de objeto no excluyentes
	* 1. con respecto a un objeto limitado,
		2. excelso o
		3. inmensurable,
		4. al sendero como objeto,
		5. a un objeto pasado y
		6. a uno interno,
		7. a otro externo o
		8. a otro objeto no-tan-clasificable
5. el conocimiento de la desaparición y reaparición de los seres. §124
ocurrirá con respecto a 4 tipos de objeto, es decir,
	* 1. respecto a un objeto limitado,
		2. otro presente,
		3. otro interno u
		4. otro externo
6. El conocimiento del futuro. §126
ocurrirá respecto a 8 tipos de objetos, es decir,
	* 1. se dará respecto a un objeto limitado,
		2. excelso o
		3. inconmensurable,
		4. al sendero como su objeto,
		5. a un objeto futuro y
		6. a uno interno,
		7. a otro externo o
		8. respecto a un objeto no-tan-clasificable.
7. El conocimiento del destino según las acciones cometidas. §128
ocurrirá respecto a 5 tipos de objetos, es decir,
	* 1. se dará respecto a un objeto limitado,
		2. a uno excelso,
		3. a uno pasado y
		4. a un objeto interno u
		5. otro externo

## Capítulo XIV Los Agregados

### [A. Entendimiento]

El desarrollo de esta sección se efectuará de acuerdo a las respuestas a las siguientes preguntas

 (i). ¿Qué es el entendimiento?

 (ii). ¿En qué sentido es entendimiento?

 (iii). ¿Cuáles son sus características, función, manifestación y causa próxima?

 (iv). ¿Cuántos clases de entendimiento existen?

 (v). ¿Cómo se desarrolla?

 (vi). ¿Cuáles son los beneficios de desarrollar el entendimiento?

#### (iv) ¿Cuántas Clases De Entendimiento Existen? §8.

* + - 1. En primer lugar, por tener la característica de penetrar las esencias individuales de los esta-dos, es de una clase.
			2. Como mundano y supramundano, es de dos clases.
			3. Asimismo, como sujeto a corrupciones y libre de corrupciones, y así sucesivamente,
			4. Como definición de la mentalidad y de la materialidad,
			5. Como acompañado de dicha o de ecuanimidad,
			6. Como planos de la visión y del desarrollo.
			7. Es de tres clases: consistente de lo que se razone, lo que se sepa (oiga) y lo que se desarrolle.
			8. Del mismo modo como poseedor de un objeto limitado, excelso o inconmensurable,
			9. Como lucidez para distinguir el desarrollo, el detrimento y los recursos,
			10. Como interpretación de lo interno, etc.
			11. Es de cuatro clases como conocimiento de las cuatro nobles verdades,
			12. Y también como las cuatro discriminaciones,
			Aquellas relacionadas con el significado las cuales deberán entenderse 5 cosas de acuerdo a estaa *discriminación del significado* en cuestión:
1. cualquier cosa producida condicionalmente, [441]
2. el *Nibbāna*,
3. el significado de lo que se diga,
4. el efecto (del *kamma*), y
5. la consciencia funcional,

 En cuanto a la *discriminación de la ley* corresponderá al conocimiento vinculado con estas cinco cosas;

1. toda causa que produzca un efecto,
2. el noble sendero,
3. lo que se diga,
4. lo que sea productivo, y
5. lo que sea improductivo

 En cuanto a la *discriminación de la ley*, del *dhamma*,

 En cuanto a la *discriminación del lenguaje*

Estas 4 discriminación se clasificarán en

1. 2 planos §27
	* 1. En el plano del practicante
		2. en el plano del no–practicante
2. 5 aspectos §28
	* 1. consumación,
		2. dominio de las escrituras,
		3. audición de las enseñanzas,
		4. cuestionamiento de ellas y
		5. esfuerzo previo.

### [B. Descripción de los Cinco Agregados]

##### [El Agregado de la Materialidad]

…*los agregados aquí corresponden a los cinco agregados, es decir, §33*

1. el agregado de la materialidad, las clases de la materia se clasifican como:
	1. entidad primaria (*bhūta*). – puede ser de 4 clases, §35:
		1. el elemento tierra,
		2. el elemento fuego y
		3. el elemento aire.
		4. el elemento agua,
	2. entidad derivada [por el apego] (*upādāya*). – puede ser de 24 clases, §36
		1. ojo,
		2. oído,
		3. nariz,
		4. lengua,
		5. cuerpo, §41
		6. objeto visible,
		7. sonido,
		8. olor,
		9. sabor
		10. facultad de la feminidad, §58
		11. facultad de la masculinidad,
		12. facultad vital,
		13. base del corazón;
		14. intimación corporal,
		15. intimación verbal; §62
		16. elemento espacio;
		17. ligereza de la materia,
		18. maleabilidad de la materia,
		19. manejabilidad de la materia,
		20. desarrollo de la materia,
		21. continuidad de la materia,
		22. envejecimiento de la materia, §68
		23. impermanencia de la materia y
		24. nutrición física.

b.(i-v): *internas*, porque surgen como parte de la individualidad; corresponderán a la *materia sensible, §73*
b.(vi-xxuv): *externas* a tal individualidad; corresponde a la *materia insensible*
a.(i-iii)+b.(i-ix) = *12* clases: son *densas*, debido a la incidencia; además son *cercanas*, fáciles de penetrar.
a.(iv)+b.(x-xxiv) = *16* clases: son *sutiles*, son opuestas a lo anterior, además son *lejanas,* difíciles de penetrar.
a.(i-iv)+b.(i-xiii)+b(xxiv) = *18* clases, corresponden a clases de materia *producidas*;
b.(xiv-xxiii) = *10* clases, corresponden a las clases *no-producidas*;
b.(i-v) + b(x-x11): corresponderán a la *facultad* en el sentido de predominio

Existe una clasificación de acuerdo al *kamma de* 3 clases según §74

* + - 1. surgido del *kamma*
			2. {no-surgido} del *kamma*
			3. {no-surgido}-{ni-no-surgido} del *kamma*

Existe una clasificación de acuerdo a la *consciencia de* 3 clases según §75

1. {surgido} de la *consciencia*
2. {no-surgido} de la *consciencia*
3. {no-surgido}-{ni-no-surgido} de la *consciencia*

Existe una clasificación de acuerdo al *nutrimento de* 3 clases según §75

1. {surgido} del *nutrimento*
2. {no-surgido} del *nutrimento*
3. {no-surgido}-{ni-no-surgido} del *nutrimento*

Existe una clasificación de acuerdo a la *temperatura de* 3 clases según §75

1. {surgido} de la *temperatura*
2. {no-surgido}-de la *temperatura*
3. {no-surgido}-{ni-no-surgido}-de la *temperatura*

Existe una clasificación de acuerdo a *5* clases según §76

1. Como materia concreta que sea vista
2. Como materia concreta que sea escuchada
3. Como materia concreta que sea olida
4. Como materia concreta que sea degustada
5. Como materia concreta que sea sentida táctilmente

Existe una clasificación de acuerdo a *4* clases según §77

1. materia concreta
2. materia delimitante
3. materia como alteración
4. materia como característica

Existe una clasificación de acuerdo a la base física y las puertas, *4* clases según §78

1. correspondiente a base física, no a la puerta
2. correspondiente a las puertas, no a la base física
3. correspondiente a la base física como la puerta
4. correspondiente ni a la base física ni a la puerta

Existe una clasificación de acuerdo a la base física y las puertas, *5* clases según §79

1. surgidos de uno, lo surgido solo del *kamma* o solo surgido de la consciencia.
2. surgidos de dos, o que surja ahora de la consciencia y ahora de la temperatura
3. surgidos de tres, a lo que surja de la temperatura, la consciencia y el alimento
4. surgidos de cuatro, Lo que surja de los cuatro comenzando con el kamma y
5. no surgidos de nada, corresponderá a “la materia como característica”
6. el agregado de la sensación,
7. el agregado de la percepción,
8. el agregado de las formaciones y
9. el agregado de la conciencia

##### [El Agregado de la Consciencia]

###### [Las 89 Clases De Consciencia—Ver Tabla Iii]

La consciencia puede ser de 3 clases: {21+12+56 = 89}

1. productiva, {8+5+4+4=21}
	1. de la esfera sensorial, {8} §83
		1. acompañada de dicha y asociada con conocimiento y además espontánea,
		2. acompañada de dicha y asociada con conocimiento pero incitada, es decir, no espontánea;
		3. acompañada de dicha y disociada-del-conocimiento y espontánea,
		4. acompañada de dicha y disociada-del-conocimiento pero incitada;
		5. acompañada de ecuanimidad, asociada con el conocimiento e incitada,
		6. acompañada de ecuanimidad, asociada con el conocimiento pero espontánea, no incitada;
		7. acompañada de ecuanimidad y disociada-del-conocimiento [453] y espontánea, o
		8. acompañada de ecuanimidad y disociada-del-conocimiento pero incitada, no espontánea.
	2. de la esfera de la materia sutil, {5} §86
		1. el primero está asociado con la aplicación mental, la sustentación mental, felicidad, dicha y concentración,
		2. el segundo excluye la aplicación mental,
		3. el tercero excluye además la sustentación mental,
		4. el cuarto hace que la dicha se reduzca,
		5. el quinto está asociado con la ecuanimidad y la concentración, habiendo disminuido la dicha.
	3. de la esfera inmaterial {4} §87
		1. La base consistente del espacio ilimitado
		2. La base consistente de la consciencia ilimitada
		3. La base consistente del vacío
		4. La base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción
	4. de la esfera supramundana {4} §88
		1. sendero del entrante a la corriente
		2. sendero del retornante por única vez
		3. del no retornante
		4. del *arahat*
2. improductiva es de una sola clase según el plano y correspondiente al plano de la esfera de los sentidos. No obstante, es de 3 clases según la raíz: { 8 + 2 + 2 = 12}
	1. arraigada en la codicia, {8} §91
		1. acompañada de dicha, asociada con una visión incorrecta y no incitada o espontánea
		2. acompañada de dicha, asociada con una visión incorrecta e incitada;
		3. acompañada de dicha, disociada de una visión correcta y espontánea o
		4. acompañada de dicha, disociada de una visión correcta e incitada; y
		5. acompañada de ecuanimidad, asociada con una visión incorrecta y espontánea o
		6. acompañada de ecuanimidad, asociada con una visión incorrecta e incitada; o
		7. acompañada de ecuanimidad, disociada de una visión incorrecta y espontánea, o
		8. acompañada de ecuanimidad, disociada de una visión incorrecta e incitada.
	2. arraigada en el odio, {2} y
		1. acompañada–de–aflicción, asociada con resentimiento e incitada
		2. acompañada–de–aflicción, asociada con resentimiento y espontánea
	3. arraigada en la ilusión {2}.
		1. acompañada-de-ecuanimidad, asociada-con-incertidumbre
		2. acompañada-de-ecuanimidad, asociada-con-agitación
3. indeterminada {36 + 20 = 56}
	1. resultante { 23 + 5 + 4 + 4 = 36 }
		1. de la esfera sensorial, {23}
			* 1. resultante productiva {16}

sin causa raíz, desprovista de no-codicia, {8} §94 (además de las 8 clasificaciones de abajo se clasificarán en 3: acompañadas de placer corporal, dicha mental y ecuanimidad, §98)

* + 1. consciencia del ojo
		2. del oído
		3. de la nariz
		4. de la lengua
		5. del cuerpo, asociada con el placer corporal
		(estas 5 consciencias tienen cada una un objeto invariable ya que ocurrirán respectivamente sólo con respecto a los objetos visibles, etc.)
		6. elemento mental con la función de recepcionar objetos
		7. elemento mental con la función de investigar acompañada de dicha mental
		8. elemento mental con la función de investigar acompañada de ecuanimidad
		(estas 3 consciencias poseen un objeto variable)

con causa raíz, son las asociadas con la no-codicia, {8} §100 (además de las 8 clasificaciones de abajo se clasificarán en 3: acompañadas de placer corporal, dicha mental y ecuanimidad, §100)

1. consciencia del ojo
2. del oído
3. de la nariz
4. de la lengua
5. del cuerpo, asociada con el placer corporal
6. elemento consciencia mental con la función de recepcionar objetos
7. elemento consciencia mental con la función de investigar acompañada de dicha
8. elemento consciencia mental con la función de investigar acompañada de ecuanimidad
	* + - 1. resultante improductiva, no posee causa raíz {7} §101
9. consciencia del ojo
10. del oído
11. de la nariz
12. de la lengua
13. del cuerpo, con dolor corporal
14. elemento mental con la función de recepcionar, acompañada de ecuanimidad
15. elemento mental con la función de investigar, acompañada de ecuanimidad
	* 1. de la esfera material sutil, {5} §103
16. asociado con la aplicación mental, la sustentación mental, la felicidad, la dicha y la concentración,
17. el segundo excluye la aplicación mental de ello,
18. el tercero excluye además la sustentación mental de ello,
19. el cuarto hace que la dicha se reduzca,
20. el quinto está asociado con la ecuanimidad y la concentración, habiendo disminuido la dicha.
	* 1. de la esfera inmaterial {4} §104
21. La base consistente del espacio ilimitado
22. La base consistente de la consciencia ilimitada
23. La base consistente del vacío
24. La base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción
	* 1. De la esfera supramundana {4}
25. sendero del entrante a la corriente
26. sendero del retornante por única vez
27. del no retornante
28. del *arahat*
	1. Funcional { 11 + 5 + 4 = 20 }
		1. de la esfera sensorial, {11}

sin causa raíz, desprovista de no codicia {3} §106

1. elemento mental y
2. elemento mental-consciente acompañada de ecuanimidad, compartido por todos
3. elemento mental-consciente acompañada de dicha, no–compartido por todos

con causa raíz {8} §106

1. acompañada de dicha, asociada: con conocimiento y además espontánea,
2. lo mismo pero incitada, no espontánea;
3. acompañada de dicha, disociada-del-conocimiento y es espontánea,
4. lo mismo pero incitada;
5. acompañada de ecuanimidad, asociada con conocimiento e incitada,
6. lo mismo pero espontánea, no incitada;
7. acompañada de ecuanimidad, disociada-del-conocimiento [453] y espontánea,
8. lo mismo es incitada, no espontánea.

	* 1. de la esfera de la materia sutil, {5} §109
9. el primero está asociado con la aplicación mental, la sustentación mental, felicidad, dicha y concentración,
10. el segundo excluye la aplicación mental de ello,
11. el tercero excluye además la sustentación mental de ello,
12. el cuarto hace que la dicha se reduzca,
13. el quinto está asociado con la ecuanimidad y la concentración, habiendo disminuido la dicha.
	* 1. de la esfera inmaterial {4} §109
14. La base consistente del espacio ilimitado
15. La base consistente de la consciencia ilimitada
16. La base consistente del vacío
17. La base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción

#######################################################################################

Gran Resumen del Esquema
de las 89 Clases de Consciencia

Las clases de consciencia siguiente de 3 clases suman 89: { **21 + 12 + 56** = **89** }

1. productiva, { 8 + 5 + 4 + 4 = **21**}
	1. de la esfera sensorial, {8} §83 (1-8)
	2. de la esfera de la materia sutil, {5} §86 (9-13)
	3. de la esfera inmaterial {4} §87 (14-17)
	4. de la esfera supramundana {4} §88 (18-21)
2. improductiva: { 8 + 2 + 2 = **12** }
	1. arraigada en la codicia, {8} §91 (22-29)
	2. arraigada en el odio, {2} y (30-31)
	3. arraigada en la ignorancia o ilusión {2}. (32-33)
3. indeterminada { 36 + 20 = **56** }
	1. resultante { 23 + 5 + 4 + 4 = 36 }
		1. de la esfera sensorial, {23}
			* 1. resultante productiva {16}

sin causa raíz, desprovista de no-codicia, {8} §94
 (34-41)

con causa raíz son las asociadas con la no-codicia, {8} §100 (42-49)

* + - * 1. resultante improductiva, no posee causa raíz {7} §101
				 (50-56)
		1. de la esfera material sutil, {5} §103 (57-61)
		2. de la esfera inmaterial {4} §104 (62-65)
		3. De la esfera supramundana {4} (66-69)
	1. funcional { 11 + 5 + 4 = 20 }
		1. de la esfera sensorial, {11}

sin causa raíz, desprovista de no–codicia {3} §106
 (70-72)

con causa raíz {8} §106
 (73-80)

* + 1. de la esfera de la materia sutil, {5} §109 (81-85)
		2. de la esfera inmaterial {4} §109 (86-89)

#######################################################################################

###### [Los 14 Modos De Ocurrencia De La Consciencia]

Las 21 clases productivas, más las 12 clases improductivas, las 36 clases resultantes y las 20 clases funcionales, suman en total suman 89 clases de consciencia. Y éstas ocurrirán bajo 14 modos de ocurrencia sucesivamente en el siguiente orden: §111

* 1. *vínculo de renacimiento*, 19 clases = 9 [(42)–(49), (41)]+9 [(57)-(61), (62)-(65)]+1 [(56)]
		1. Cuando renazcan como deidades y seres humanos a partir 8 clases de consciencias productivas de la esfera sensorial, (1)–(8) entonces ocurrirán las siguientes 9 clases de consciencias como vinculo de renacimiento
		9 [(42)–(49), (41)]
		2. Cuando renazcan como seres de la esfera material sutil e inmaterial a partir de los beneficios de la esfera material sutil (9)–(13) y la esfera inmaterial (14)–(17) entonces ocurrirán las siguientes 9 clases de consciencias como vinculo de renacimiento
		9 [(57)-(61), (62)-(65)]
		3. Cuando renazcan en los estados de perdición por medio de las 12 consciencias improductivas (22)–(33) entonces ocurrirá la siguiente y única clase de consciencia como vinculo de renacimiento
		1 [(56)]
	2. *continuum vital,* 19 clases (ídem), una vez ocurrida cualquier consciencia del vinculo de renacimiento entonces ocurrirán como vinculo de renacimiento las mismas consciencias anteriores:
		1. Cuando renazcan como deidades y seres humanos
		9 [(42)–(49), (41)]
		2. Cuando renazcan como seres de la esfera material sutil e inmaterial
		9 [(57)-(61), (62)-(65)]
		3. Cuando renazcan en los estados de perdición
		1 [(56)]
	3. *advertencia*, una vez cesada la consciencia del continuum vital ocurrirán 2 clases de consciencia = 1 [(70)] + 1 [(71)]
		1. [(70)
		2. [(71)]
	4. *ver*, 2 clases,
		1. surgirá la consciencia visual resultante productiva
		(34)
		2. surgirá la consciencia visual resultante improductiva
		(50)
	5. *escuchar*, 2 clases, ídem
		1. surgirá la consciencia auditiva resultante productiva
		(35)
		2. surgirá la consciencia auditiva resultante improductiva
		(51)
	6. *oler*, 2 clases, ídem
		1. surgirá la consciencia olfativa resultante productiva
		(36)
		2. surgirá la consciencia olfativa resultante improductiva
		(52)
	7. *degustar*, 2 clases, ídem
		1. surgirá la consciencia gustativa resultante productiva
		(37)
		2. surgirá la consciencia gustativa resultante improductiva
		(53)
	8. *sentir*, 2 clases, ídem
		1. surgirá la consciencia táctil resultante productiva
		(38)
		2. surgirá la consciencia táctil resultante improductiva
		(54)
	9. *recepción*, una vez ocurrida cualquier conciencia sensorial anterior ocurrirán las siguientes 2 clases recepción
		1. surgirá la consciencia resultante productiva
		(39)
		2. surgirá la consciencia resultante improductiva
		(55)
	10. *investigación*, una vez ocurrida la consciencia como recepción entonces surgirá 3 consciencias *investigando* la ocurrencia anterior
		1. surgirá la consciencia resultante productiva, acompañado de dicha si se tratase de un estado deseable
		(40)
		2. surgirá la consciencia resultante productiva, acompañado de ecuanimidad si se tratase de un estado neutral–deseable
		(41)
		3. surgirá la consciencia resultante improductiva
		(56)
	11. *determinante*, ocurrida la consciencia como investigación 2 clases ocurrirán como determinantes
		1. ocurrirá el elemento funcional de la consciencia mental sin causa-raíz que *determinará* el campo objetivo en cuestión
		(71)
	12. *impulsión*, una vez determinados los campos objetivos después de la correspondiente investigación, las siguientes 55 consciencias impulsarán
		1. Antes del cambio de linaje, en el campo de las 5 puertas ocurrirán las 29 clases de consciencia como impulsión
			1. (1)–(8)
			2. (22)– (33)
			3. (72)–(80)
		2. O, de forma excluyente, si se tratase del campo de la puerta mental las mismos 29 clases de consciencia como impulsión junto a la consciencia a la advertencia de la puerta mental (71)
			1. (1)–(8)
			2. (22)– (33)
			3. (72)–(80)
		3. Después del cambio de linaje 26 consciencia impulsarán
			1. (9)-(13)
			2. (81)-(85)
			3. (14)-(17)
			4. (86)–(89)
			5. (86)–(89)
			6. (66)–(69)
	13. *registro*, ocurrirán 11 clases de consciencia como registro
		1. 8 clases de consciencia resultantes de la esfera sensorial con causa raíz
		(42)–(49)
		2. 3 clases de elementos de la consciencia mental resultantes sin causa raíz
		(40), (41), (56)
	14. *muerte*. Se dará la consciencia de la muerte a través de 19 clases, como agotamiento del último continuum

##### [El Agregado De La Sensación] §125

Será de 3 clases en cuanto a su género, que de acuerdo a la asociación con la consciencia respectiva serán: §126

1. productiva,
2. improductiva e
3. indeterminada

Según el análisis de su esencia individual, será de 5 clases: §127

1. como placer [corporal]: asociado a 1 clase de consciencia: (38)
2. dolor [corporal] : asociado a 1 clase de consciencia: (54)
3. dicha [mental] : esta sensación estará asociada a 62 clases de consciencia:
4 [(1)-(4)] + 4 [(42)-(45)] + 1 [(40)] + 4 [(73)-(76)] + 1 [(76)] + 4 [(22)-(25)] + 4 [(9)-(12)] + 4 [(57)-(60]
+ 4 [(81)-(84)] + (4 [(18)-(21)] + 4 [(66)-(69)] ) × 4 *jhānas =* 62 clases
	1. consciencias productivas de la esfera sensorial
	4 [(1)-(4)]
	2. consciencias indeterminadas resultantes de la esfera sensorial –productivas con causa raíz
	4 [(42)-(45)]
	3. con 1 indeterminadas resultantes de la esfera sensorial –improductivas sin causa-raíz
	1 [(40)]
	4. con 4 indeterminadas funcionales de la esfera sensorial con causa-raíz,
	4 [(73)-(76)]
	5. con indeterminadas funcional de la esfera sensorial sin causa raíz
	1 [(72)]
	6. con 4 improductiva arraigada en la codicia
	4 [(22)-(25)]
	7. con 4 clases de consciencia productiva de la materia sutil
	4 [(9)-(12)]
	8. con 4 indeterminadas resultantes de la materia sutil
	4 [(57)-(60]
	9. con 4 funcionales de la materia suti (81)–(84),
	4 [(81)-(84)]
	10. con 32 clases de consciencias: 4 productivas de la esfera supramundana +4 indeterminada resultante de la esfera supramundana
	+ (4 [(18)-(21)] + 4 [(66)-(69)] ) × 4 *jhānas*
4. la aflicción [mental] : asociado a 2 clase de consciencia: 2 =[(30)-(31)]
5. ecuanimidad: asociada a 55 clase de consciencia restante 89 – 32 – 2 :

##### [El Agregado De La Percepción] §129

Como no existe consciencia disociada de la percepción, la percepción poseerá por tanto el mismo número de divisiones que la consciencia [es decir, 89]. §129

Será de 3 clases en cuanto a su género, que de acuerdo a la asociación con la consciencia respectiva serán: §129

1. productiva,
2. improductiva e
3. indeterminada

##### [El Agregado De Las Formaciones—Ver Tablas II y IV] §131

Según sus clases son 3: I, II y III: productiva, improductiva e indeterminada

1. productiva,

Aquí, las 27 formaciones como tales son éstas:

 (i). contacto,

 (ii). volición,

 (iii). aplicación mental, [463]

 (iv). sustentación mental,

 (v). felicidad (interés),

 (vi). energía,

 (vii). vitalidad,

 (viii). concentración,

 (ix). fe,

 (x). atención plena,

 (xi). consciencia,

 (xii). vergüenza,

 (xiii). no-codicia,

 (xiv). no-odio,

 (xv). no-ilusión,

 (xvi). tranquilidad corporal [mental],

 (xvii). tranquilidad de la consciencia,

 (xviii). ligereza del cuerpo [mental],

 (xix). ligereza de la consciencia,

 (xx). maleabilidad del cuerpo [mental],

 (xxi). maleabilidad de la consciencia,

 (xxii). manejabilidad del cuerpo [mental],

 (xxiii). manejabilidad de la consciencia,

 (xxiv). competencia del cuerpo [mental],

 (xxv). competencia de la consciencia,

 (xxvi). rectitud del cuerpo [mental],

 (xxvii). rectitud de la consciencia.

Los cuatro 'o-de-cualquier-estado’ son estos:

 (xxviii). celo (deseo),

 (xxix). resolución,

 (xxx). atención (trae a la mente),

 (xxxi). neutralidad especifica.

Y las cinco inconstantes son éstas:

 (xxxii). compasión,

 (xxxiii). alegría,

 (xxxiv). abstinencia de la conducta corporal incorrecta,

 (xxxv). abstinencia de la conducta verbal incorrecta,

 (xxxvi). abstinencia del sustento vital incorrecto.

Estas últimos surgirán a veces, pero no siempre y, cuando surjan, no lo harán juntas.

1. improductiva e

Aquí, las 13 formaciones constantes expuestas como tales son éstas:

contacto (i),

voluntad (ii),

pensamiento aplicado (iii),

pensamiento sostenido (iv),

felicidad (v),

energía (vi),

vida (vii),

concentración (viii),

(xxxvii) falta de consciencia,

(xxxviii) desvergüenza,

(xxxix) codicia,

(xl) ilusión,

(xli) visión incorrecta.

Los 4 estados, o-cualquier-estado, son estos:

celo (xxviii),

resolución (xxix),

(xlii) agitación,

atención (xxx).

Las enraizadas en el odio serán:

11 constantes dadas en los textos como tales

contacto (i),

voluntad (ii),

aplicación mental (iii),

sustentación mental (iv),

energía (v),

vitalidad (viii),

concentración (viii),

falta de consciencia (xxxvii),

desvergüenza (xxxviii),

(xiv) odio,

ilusión (xl).

Las 4 o-cualquier-estado, son:

celo (xxviii),

resolución (xxix),

agitación (xlii),

atención (xxx).

Las 3 inconstantes son:

(xlvi) envidia,

(xlvii) avaricia,

(xlviii) preocupación.

Las enraizadas en la ilusión serán:

las asociadas con la incertidumbre

contacto (i),

voluntad (ii),

aplicación mental (iii),

sustentación mental (iv),

energía (vi),

vitalidad (vii),

(xlix) estabilidad de la consciencia,

inconsciencia (xxxvii),

desvergüenza (xxxviii),

ilusión (xl),

(l) incertidumbre.

Las o-cualquier-estado son 2:

agitación (xlii),

atención (xxx).

Y estos juntos suman 13.

1. Indeterminada

Aquí, en primer lugar, las asociadas con la resultante productiva (34) y la resultante improductiva (50) de la consciencia del ojo serán las 4 que se dan en los textos como tales, a saber:

contacto (i),

voluntad (ii),

vida (viii),

firmeza de la consciencia (xlix),

que suman 5 con

atención (xxx),

como el único o-cualquier-estado.

### C. Clasificación de los agregados]

“Cualquier materialidad, ya sea

1. pasada,
2. futura o
3. presente,
4. interna o
5. externa,
6. densa o
7. sutil,
8. inferior o
9. superior,
10. lejana o
11. cercana:

a todo ello de manera conjunta, en masa y en su totalidad se le llamará el agregado de la materialidad”. Igual con los demás agregados.

##### [Materialidad] §186

La materialidad (i)-(iii) puede ser cuádruple de acuerdo a:

1. extensión,
2. continuidad,
3. período y
4. momento

La materialidad (iv)-(v) puede ser de la siguiente manera

1. propias, *interna*
2. ajenas, *externa*

La materialidad (vi)-(vii) puede ser de la manera establecida también en (§73), como la anterior

La materialidad (viii)–(ix) tendrá dos acepciones

1. en sentido figurado (relativamente): según el nivel del plano de la existencia
2. absolutamente (literalmente), la improductiva será inferior y la productiva superior

La materialidad (x)–(xi) puede ser de la manera establecida también en (§73), como la anterior

##### [La Sensación] §197

También se clasificarán como la materialidad (i) hasta el (xi)

Las sensaciones (vi)–(vii) clasificadas como *densa* o *sutil* deberá entenderse de acuerdo a:

* + 1. el tipo,
		2. su esencia individual,
		3. la persona y
		4. lo mundano y supramundano

##### [Percepción, Formaciones Y Consciencia] §210

### [D. Clases de conocimiento de los agregados]

Habiendo entendido esto, de nuevo con respecto a estos mismos agregados: El conocimiento de los agregados se clasificará

 (1), En cuanto al orden,

 (2). distinción,

 (3), En cuanto a ni menos ni más,

 (a). Porque todas las cosas formadas que se parezcan entre sí caen en estos grupos,

 (b). porque ese es el límite más amplio como base para la asunción del alma y lo que pertenezca a sí mismo, y

 (c). debido a la inclusión de ellos en los otros tipos de agregados

 (4), Y del mismo modo en cuanto a la similitud,

 (5), Y de dos maneras en cuanto a cómo ser apreciado,

 (6), Y en cuanto al bienestar para quien lo vea así —

## Capítulo XV. Las Bases y los Elementos

### [A. Descripción de las Bases]

[481] Las "bases" (XIV.32) corresponderán a las doce bases, es decir, §1

1. la base visual,
2. la base de los objetos visibles,
3. la base auditiva,
4. la base de los objetos audibles,
5. la base nasal,
6. la base de los objetos olfativos,
7. la base gustativa,
8. la de los objetos gustativos,
9. la base corporal,
10. la de los objetos táctiles,
11. la base mental y
12. la base de los objetos mentales.

Al respecto, se expondrá:

* + 1. El significado, individual §3 y generalmente §4
		2. el carácter,
		3. la cantidad,
		4. el orden, y
		5. en resumen y en detalle,
		6. asimismo sobre cómo ser apreciados, —

### [B. Descripción de los Elementos]

Estos corresponden a: §17

1. elemento ocular,
2. al elemento de los objetos visibles,
3. elemento de la consciencia visual;
4. elemento del oído,
5. elemento audible,
6. elemento de la consciencia auditiva;
7. elemento nasal,
8. elemento olfativo,
9. elemento de la consciencia olfativa;
10. elemento lingual,
11. elemento gustativo,
12. elemento de la consciencia gustativa;
13. elemento corporal,
14. elemento de los objetos táctiles,
15. elemento de la consciencia corporal;
16. elemento mental,
17. elemento de los objetos mentales,
18. elemento de la consciencia mental.

Aquí, estos elementos se expondrán en cuanto: §18

1. al significado,
2. a su característica, etc.
3. A su orden,
4. a la cantidad, y
5. a su reconocimiento, §34
	1. su clasificación como 1 cosa corresponderá a su sensibilidad:
		1. visual
		2. auditiva
		3. olfativa
		4. gustativa
	2. para elementos de la consciencia táctil se considerarán 3 cosas\_
		1. tierra
		2. fuego
		3. aire
	3. El elemento de la consciencia de los 5 sentidos será reconocido como 2 cosas
		1. *kamma* productivo e
		2. *kamma* improductivo
	4. El elemento mental será reconocido como 3 cosas:
		1. la advertencia de las cinco puertas (70) y
		2. la recepción productiva resultante (39) e
		3. la recepción improductiva resultante (55)
	5. el elemento de los objetos mentales será reconocido como 20 cosas
		1. 3 agregados inmateriales,
		2. 16 tipos de materia sutil y
		3. 1 elemento inmaterial
	6. El elemento de la consciencia mental será reconocido como 76 cosas
		1. las consciencias productivas restantes,
		2. las consciencias improductivas restantes e
		3. las consciencias indeterminadas restantes.
6. a su condición §35
	1. para los elementos sensoriales su condición será de 6 maneras:
		1. como disociación,
		2. pre-nascencia,
		3. presencia,
		4. no-dispersión,
		5. soporte y
		6. facultad para el elemento consciente de cada sentido.
	2. para los elementos sensoriales como objetos su condición será de 4 maneras §35
		1. pre-nascencia,
		2. presencia,
		3. no-dispersión y
		4. soporte
		5. facultad para el elemento de la consciencia de cada sentido.
	3. Para el caso de las 5 puertas:
	El elemento mental de la advertencia (70),
	el elemento mental receptor ((39), (55)),
	el elemento mental receptor para el elemento investigador de consciencia mental ((40), (41), (56))
	el elemento determinante de la consciencia mental (71).
	serán una *condición*, de 5 maneras:
		1. para la proximidad,
		2. la contigüidad,
		3. la ausencia,
		4. la desaparición y
		5. el soporte-proximidad-decisiva
	4. Para el caso de la puerta mental tendrá como condición al elemento del continuum vital de 5 maneras
	5. El elemento de los objetos mentales será una condición en muchos sentidos para los 7 elementos de consciencia, como
		1. conascencia,
		2. la mutualidad,
		3. soporte, asociación,
		4. presencia,
		5. no dispersión,
		6. etc.,
	6. para algunos elementos de la consciencia mental será condiciones
		1. El elemento ojo, etc., y
		2. algunos de los elementos de los objetos mentales
	7. otras condiciones:
		1. la luz, para el fenómeno visual
		2. la apertura para el fenómeno auditivo
		3. el aire para el fenómeno olfativo
		4. el agua para el fenómeno gustativo
		5. la tierra para el fenómeno táctil
		6. el objeto mental para el fenómeno mental
7. a cómo ser apreciados,

## Capítulo XVI Las Facultades y las Verdades

### [A. La. Descripción de las Facultades]

Son 22, §1:

1. la facultad de los ojos,
2. la facultad de los oídos,
3. la facultad de la nariz,
4. la facultad de la lengua,
5. la facultad del cuerpo,
6. la facultad mental,
7. la facultad de la feminidad,
8. la facultad de masculinidad,
9. la facultad vital,
10. facultad de placer corporal,
11. facultad de dolor corporal,
12. facultad de alegría mental,
13. facultad de la aflicción mental,
14. facultad de la ecuanimidad,
15. facultad de la fe,
16. facultad de la energía,
17. facultad de la atención plena,
18. facultad de la concentración,
19. facultad del entendimiento,
20. facultad de “yo llegaré a conocer lo desconocido”,
21. facultad de conocimiento último,
22. facultad de conocedor último

Aquí, la exposición se dará en cuanto a: §2

1. al significado,
2. carácter, etc.,
3. el orden,
4. como esté divisible e indivisible,
5. también su función, y
6. también a su plano —

Esta exposición debe ser conocida.

### [B. Descripción de las Verdades]

Sin 4 las nobles verdades: §13

1. la noble verdad del sufrimiento,
2. la noble verdad del origen del sufrimiento,
3. la noble verdad de la cesación del sufrimiento,
4. la noble verdad del sendero que conduce a la cesación del sufrimiento

Aquí, la exposición se impartirá en cuanto: §14

1. a sus clases, y
	* 1. El significado del sufrimiento como opresión,
		2. el significado como el de estar formado,
		3. el significado como el de quemar,
		4. el significado como el de cambiar; éstos corresponderán a los cuatro significados de la verdad del sufrimiento, que son reales, no–irreales y no de otra manera.
2. su derivación,
3. su división mediante la característica, etc.,
4. al significado,
5. al rastro del significado, Y de la misma manera
6. a ni menos ni más,
7. al orden,
8. a la exposición Nacimiento, etc.,
9. la función del conocimiento,
10. a la división del contenido,
11. a un símil,
12. a la tétrada,
13. al vacío,
14. en cuanto a uno, dos, …tipos,
15. Similar y diferente: por lo tanto, debe ser conocido la exposición

Por aquellos que conocen la orden de la enseñanza.

#### [La Verdad del Sufrimiento]

##### [(i) Nacimiento] §32

Pero ¿por qué es sufrimiento? Porque representa la base de muchos tipos de sufrimiento. Ya que existen muchos tipos de sufrimiento, es decir,

1. el sufrimiento intrínseco (*dukkha–dukkha*),
2. el sufrimiento debido al cambio (*vipariṇāma-dukkha)* y
3. el sufrimiento debido a las formaciones (*saṅkhāra-dukkha*); y
4. luego el sufrimiento subyacente,
5. el sufrimiento expuesto,
6. el sufrimiento indirecto y
7. el sufrimiento directo.

##### [(II) Envejecimiento] §44

##### [(III) La Muerte] §46

##### [(IV) Tristeza] §48

##### [(V) Lamentación] §49

##### [(VI) Dolor] §51

##### [(VII) la Angustia] §51

##### [(VIII) la Desesperación] 52

##### [(IX) Asociación con los no Estimado] §54

##### [(X) Disociación De Lo Estimado] §55

##### [(XI) Disociación de lo Deseable] §56

##### [(XII) Los Cinco Agregados] §57

#### [La Verdad Del Origen Del Sufrimiento]

#### [La Verdad de la Cesación del Sufrimiento]

#### [La Verdad del Sendero que Conduce al Fin del Sufrimiento]

#### [La Verdad Del Sendero]

### [General]

No sé por qué se desarrolla la descripción de las nobles verdades (9) – (15) de la sección B, en cuando a:

1. la función del conocimiento,
2. a la división del contenido,
3. a un símil, y
4. a la tétrada,
5. al vacío,
6. en cuanto a uno, dos, …tipos,
7. Similar y diferente: por lo tanto, debe ser conocido la exposición

## Capítulo XVII El Fundamento del Entendimiento—Conclusión: Originación Dependiente

### [Sección A. Definición de la originación dependiente]

### [sección B. Exposición]

#### [I. Preámbulo] §25

#### [II. Breve Exposición] §27

Esta exposición se dará considerando:

* 1. Bajo diferentes formas de enseñanza,
	2. según su significado,
		1. las formaciones con la ignorancia como condición, y

las formaciones meritorias,

demeritorias e

imperturbables

corporales,

verbales y

mentales

* + 1. las formaciones ofrecidas en los textos con la palabra “formaciones” (*saṅkhāra*).

la formación consistente de lo formado (*saṅkhata*-*saṅkhāra*), [527]

la formación consistente de lo formado por *kamma* (*abhisaṅkhata-saṅkhāra*),

la formación consistente del acto de formación de *kamma* (formado por *kamma*—*abhisaṅkharaṇa-saṅkhāra*), y

la formación consis-tente del impulso (payogābhisaṅkhāra),

* 1. según su característica,
	2. como de un, dos… tipos,
	3. en cuanto a la definición de los factores,

#### [III. Exposición Detallada] §58

##### [(I) Ignorancia] §59

1. Método *Suttanta*: será se referirá a las 4 nobles verdades
	* 1. Sufrimiento
		2. Causa
		3. Cesación
		4. Sendero
2. Método *Abhidhamma*: se referirá a 8 verdades: las 4 nobles verdades + 4 elementos más
	* 1. Sufrimiento
		2. Causa
		3. Cesación
		4. Sendero
		5. el desconocimiento del pasado,
		6. el desconocimiento del futuro,
		7. el desconocimiento conjunto del pasado y del futuro,
		8. el desconocimiento de la condicionalidad específica y de los estados surgidos condicionalmente.

##### [(II) Formaciones]

Las expuestas brevemente, de las 6 formaciones expuestas en B.II.2.a, anteriormente, en detalle

1. las primeras 3 formaciones sumarán 29 voliciones:
	* 1. 13 voliciones productivas
			+ 1. 8 productivas de la esfera sensorial: generosidad, virtud, etc.
				2. 5 productivas de la materia sutil
		2. 12 voliciones improductivas
		3. 4 voliciones productivas asociadas con la esfera inmaterial
2. las últimas 3 formaciones: cada formación corresponderá a su respectiva volición
	* 1. volición corporal
		2. volición verbal
		3. volición mental

###### [Las 24 Condiciones] (de la Ignorancia para la Conformación de las Formaciones) §66

1. condición como causa raíz,
2. condición como objeto,
3. condición como predominio,
4. condición como proximidad,
5. condición como contigüidad,
6. condición como coetánea,
7. condición como reciprocidad,
8. condición como soporte,
	1. como soporte decisivo del objeto,
	2. como soporte decisivo próximo y
	3. como una condición de soporte decisiva y natural
9. condición como soporte decisivo,
10. condición como prenacimiento,
11. condición como postnacimiento,
12. condición como repetición,
13. condición como *kamma*,
14. condición como resultado *kammico*,
15. condición como nutrimento,
16. condición como facultad,
17. condición como *jhāna*,
18. condición como sendero,
19. condición como asociación,
20. condición como disociación,
21. condición como presencia, se menciona un resumen de 7 tipos de esta condición §96
	* 1. los agregados inmateriales,
		2. los grandes primarios,
		3. la materialidad–mentalidad,
		4. la consciencia y los concomitantes de la consciencia,
		5. los grandes primarios,
		6. las bases y
		7. la base física del corazón
22. condición como ausencia,
23. condición como desaparición,
24. condición como no–desaparición

##### [(III) Consciencia]

###### [(1) Tipos de Consciencia Resultante Mundana]

###### [(2) La Ocurrencia De La Consciencia Resultante]

[2. (A) En el curso de una Existencia]

[2. (b) En Vínculo de Renacimiento]

[Cómo El Kamma Será Una Condición]

Se menciona la

Aparte de las consciencias surgidas de una, dos, etc. clases, especialmente hay 4 clases de generación que se mencionan repetidamente: §8

1. cuatro clases como surgida de un huevo,
2. nacida de un útero,
3. nacida de la putrefacción (de la humedad) y
4. mediante una generación aparicional

###### [(3) Cómo Las Formaciones Son Una Condición Para La Consciencia]

Las clases de devenir y el resto: §176

1. las tres clases de devenir,
2. las cuatro clases de generación,
3. las cinco clases de destino,
4. las siete estaciones de la consciencia y
5. los nueve planos de los seres

##### [(IV) Mentalidad-Materialidad]

§186. Para la cláusula, “Con la consciencia como condición, se origina la mentalidad-materialidad” la exposición de la mentalidad-materialidad se hará:

1. Mediante el análisis de la mente y la materia,
2. Mediante su ocurrencia en el devenir, etc.,
3. Mediante la inclusión, y
	1. la mentalidad simple con la consciencia como su condición tanto en el curso de una existencia y en el vínculo del renacimiento de la esfera inmaterial, como en el curso de una existencia en el devenir de 5 constituyentes, y
	2. la materialidad simple con la consciencia como su condi-ción tanto en los casos entre lo no percipiente como en el curso de una existencia en el devenir de 5 constituyentes, y
	3. la mentalidad-materialidad [combinada] [561] con la consciencia como su condición en los dos 2 del devenir de 5 constituyentes.
4. Mediante el modo de condición.

##### [(V) Las 6 Bases]

[(1) Mentalidad como Condición] §207

[(2) Materialidad como Condición] §214

[(3) Mentalidad-Materialidad como Condición] §218

##### [(VI) Contacto]

Existirán 32 tipos de contactos de acuerdo a las 6 bases sensoriales

###### Cómo las 6 bases serán una condición para el contacto § 226 - 227

1. 5 de 6 maneras: las 5 bases internas serán cada una 1 condición de 6 maneras con su contacto correspondiente:
	* 1. como soporte,
		2. prenascencia,
		3. facultad,
		4. disociación,
		5. presencia y
		6. no–desaparición,
		***ejemplo***: la base de la vista será una condición para el contacto visual como soporte, como prenascencia, como facultad, …, como no-desaparición.
2. luego, la base mental (se asume interna), la 6ta base, la base restante, será una condición de 9 maneras:
	* 1. como consciencia,
		2. reciprocidad,
		3. soporte,
		4. resultado,
		5. nutrimento,
		6. facultad,
		7. asociación,
		8. presencia y
		9. no–desaparición
3. en caso de las bases externas, en particular (así se entiende) la base de los objetos visibles serán una condición para el contacto visual de 4 maneras:
	* 1. como objeto,
		2. prenascencia,
		3. presencia y
		4. no–desaparición,
		sólo para el contacto visual vinculado a la base externa, es decir el objeto visual:

##### [(VII) La Sensación]

###### A. Será de 6 tipos de acuerdo a cada contacto sensorial, lo de siempre No obstante, también de diversas formas:

A.1) La sensación correspondiente a los 6 contactos sensoriales
1. Visual, 2. Auditivo, 3. Gustativo, 4. Olfativo. 5. Táctil. 6. Mental

A.2) No obstante, el contacto de los primeros 5 sentidos serán una condición para la sensación de 8 maneras:

* 1. como condición de consciencia,
	2. reciprocidad,
	3. soporte,
	4. resultado,
	5. nutrimento,
	6. asociación,
	7. presencia y
	8. no–desaparición

A.3) El contacto visual será una condición de una 1 sola manera como soporte decisivo.

A.4) El contacto mental coetáneo será también una condición en las mismas 8 formas que para la sensación resultante de la esfera sensorial (ver abajo) que ocurra como registro en la puerta mental y así también para los tipos de sensación resultante en los tres planos de la existencia que ocurran con el vínculo del renacimiento, el continuum vital y la muerte:

1. como condición de consciencia,
2. reciprocidad,
3. soporte,
4. resultado,
5. nutrimento,
6. asociación,
7. presencia y
8. no–desaparición

###### B. Será de 89 tipos de acuerdo a las 89 clases de consciencia.

##### [(VIII) Deseo]

Los deseos serán de diversos tipos de tipos

###### A. De seis tipos de acuerdo a los 6 objetos sensoriales

La sensación correspondiente a los 6 objetos sensoriales
A.1. Visual, A.2. Auditivo, A.3. Gustativo, A.4. Olfativo. A.5. Táctil. A.6. Mental

###### B. Como deseo sensorial deseo por el Devenir y el no devenir

B.1. Deseo sensorial. – es el deseo simplemente hacia los objetos sensoriales

B2. Deseo por el devenir. – es el deseo hacia los objetos sensoriales condicionado por la apreciación de perpetuidad, esencialidad y permanencia.

B3. Deseo por el no–devenir. – es el deseo por los objetos sensoriales con la apreciación nihilista de que ningún fenómeno proviene de ninguna causa y no generara ningún objeto.

###### C. De acuerdo a lo externo. interno, futuro presente y pasado = 108 tipos de deseo

C1. 18 Tipos de Deseos Internos. = (A.) 6 Tipos Deseos Sensoriales **Internos** × (B.) 3 Tipos

C2. 18 Tipos de Deseos Externos. = (A.) 6 Tipos Deseos Sensoriales **Externos** × (B.) 3 Tipos

C3. 3 Tipos de Deseos de acuerdo a la temporalidad: presente, pasado y futuro

 .

Total = (C,1 + C.2) × C.3 = (18+18) × 3 = 108 tipos de deseo

##### [(IX) El Apego]

* 1. En cuanto al significado: §241-242
		1. Corresponderá a un apego del deseo sensorial
		2. También corresponderá a un apego a una visión incorrecta: perpetuidad o nihilista.
		3. Apego a ritos y rituales: a votos,
		4. Apego hacia la doctrina, sobre el alma
	2. En cuanto a la descripción resumida y detalladamente de los estados:
		1. Resumidamente §242
			+ 1. la firmeza del deseo: fiebre, encaprichamiento, entrega, incitación al siguiente deseo
				2. Otros dicen que desear significa conseguir un objeto que no se haya conseguido.
				3. Significará aferrarse a un objeto que uno finalmente haya conseguido.
				4. Los tres tipos restantes de apego corresponderá a la visión incorrecta.
		2. Detalladamente §243
			+ 1. la firmeza del deseo se refiere a los 108 tipos de deseo expuestos en (IX) del presente capítulo
				2. El apego a la visión incorrecta está basado a 10 visiones incorrectas. – (no está explícitamente en esta parte del libro)

No existe retribución de la práctica de generosidad (*dāna*)

No existe retribución de la práctica de hacer ofrendas a gran escala.

Respetar y ofrecer ofrendas a aquellos con virtudes superiores no contiene mérito ni retribución alguna.

Las acciones acciones y negativas (*kamma*) no conducen a ningún resultado correspondiente (*vipāka*).

No existe este mundo (*ayaṃ loko*).

No existe ningún plano existencial, *loka* (de *gandhabba*).

La madre no es un ser especial.

El padre no es un ser especial.

Los seres vivos no pueden renacer espontáneamente (*sattā opapātikā*.)

No existen reclusos virtuosos en el mundo que hayan consumado por sí mismos mediante el conocimiento directo y declaren la existencia de este mundo y los *loka* precedente y por venir.

* + - * 1. El apego a ritos y rituales es aquel que establece que sí existe retribución, purificación y desarrollo por el cumplimiento de ellos.
				2. El apego a los 20 tipos de visión incorrecta sobre la existencia de un alma (no está explícitamente en esta parte del libro):
1. 2 proposiciones sobre la ***temporalidad del alma:***
2. El alma es eterna,
3. No es eterna
4. 2 proposiciones sobre la ***temporalidad de algunas almas o aspectos de alma***:
5. Algunas almas son eternas,
6. No existe ninguna alma o aspecto que sea eterna
7. 16 defensores de un alma autosuficientemente cognoscible que, después de la muerte, condicionados por la existencia de la consciencia: (I) tiene consciencia, (II) no tiene consciencia (III) no tiene consciencia ni no-consciencia. Sus posiciones son que tal el alma, después de la muerte:
 **En cuanto a la materialidad**
8. Pali: material,
9. Inmaterial,
10. Ambas; material e inmaterial
11. Ni material ni inmaterial

**En cuanto a la temporalidad**
12. Pali: no–eterno,
13. Eterno,
14. Eterno y no–eterno
15. Ni eterno ni no–eterno.

**En cuando a su felicidad**
16. Totalmente feliz,
17. Totalmente infeliz (solo dolor),
18. Feliz e infeliz
19. Ni feliz ni infeliz

**En cuanto a su cognición o percepción**
20. Tiene conocimiento de una sola cosa y es uniforme, o: ***percepción uniforme***
21. tiene conocimiento de muchas cosas y es variado; en otras palabras, ***percepción variada****.*
22. tiene una ***percepción limitada*** o
23. una ***percepción ilimitada***.
	1. Al orden, será de 3 los tipos de orden del apego: §244
		1. el orden de surgimiento, sólo relativamente en un solo devenir se puede establecer, §244:
			* 1. apego a la doctrina del alma surgirá primero,
				2. después el apego hacia la visión incorrecta
				3. el apego hacia las–reglas–y–los–votos
				4. el apego hacia el deseo sensorial
		2. el orden de abandono y
			* 1. el primer apego en abandonarse es el de la visión incorrecta del alma, cuyo efecto es la entrada a la corriente,
				2. el apego hacia las–reglas–y–los–votos
				3. El siguiente corresponderá al apego del deseo sensorial
		3. el orden de la enseñanza o exposición
			* 1. el apego hacia el deseo sensorial
				2. el apego a la visión incorrecta
				3. el apego hacia las–reglas–y–los–votos
				4. el apego hacia la doctrina del alma

§240. … existen estos 4 tipos de apego aquí, es decir,

1. apego hacia el deseo sensorial,
2. apego hacia la visión incorrecta,
3. apego hacia las reglas y los votos, y
4. apego hacia la doctrina sobre el alma.

##### [(X) El Devenir]

§249. En cuanto a la cláusula “Con el apego como condición, se origina el devenir” la exposición se hará:

1. En cuanto al significado: el devenir será de 2 tipos:
	* 1. como devenir del proceso *kammico* y
		2. como devenir del proceso de renacimiento
2. en cuanto a su estado,
3. El propósito,
4. el análisis,
5. la síntesis,
6. Y aquello por lo cual se convierte en una condición,

Esta exposición debe ser conocida.

##### [(IV) Varios]

Averiguar esta agrupación

1. La base de los objetos visibles,
2. la base de los sonidos, l
3. a base de los olores,
4. la base de los sabores,
5. la base de objetos táctiles,
6. el elemento espacial,
7. el elemento agua,
8. la ligereza de la materia,
9. la maleabilidad de la materia,
10. la manejabilidad de la materia,
11. el crecimiento de la materia,
12. la continuidad de la materia y
13. el nutrimento físico:

estos estados se originarán de la consciencia

### [Sección C. La Rueda del Devenir]

#### [(I) La Rueda]

§273. …

La Rueda del Devenir no revela un comienzo cognoscible;

Ni a un hacedor, ni a un experimentador al respecto;

Es vacía a través de doce tipos de vacuidad y ocurrida en ningún lugar,

Nunca se detiene en ninguna parte; está girando para y por siempre.

§291. 3. Entonces:

1. Existieron 5 causas en el pasado, §292
2. Ignorancia
3. Formaciones
4. Deseo
5. Apego
6. Devenir
7. Y ahora existen 5 efectos; §294
8. Consciencia
9. Mentalidad-Materialidad
10. Base sensorial
11. Contacto
12. Sensación
13. Y también cinco causas, §296
14. Deseo
15. Apego
16. Devenir
17. Formaciones
18. Ignorancia
19. Y en el futuro se producirán cinco efectos. §297
20. Consciencia
21. Mentalidad-materialidad
22. Base sensorial
23. Contacto
24. Sensación

§299. Gira así:

(1) Como fuente de las cuatro verdades,

(2) En cuanto a su función, (3) Su prevención, (4) Sus símiles,

(5) Sus tipos de profundidad y (6) sus métodos,
deberán conocerse en consecuencia.

## Capítulo XVIII Purificación De La Visión

§1-2 Los sietes *visudhis,* complementado con otras fuente sobre este asunto bastante conocido

Los 7 *Visuddhis* o las 7 Etapas de Purificación

Esta comparación entre la práctica y los "siete carros de relevos" apunta a la meta. Cada pureza es necesaria para alcanzar la siguiente. A menudo se las denomina las "Siete Etapas de Purificación" (*satta-visuddhi*):[12]

1. Purificación de la conducta (*sīla-visuddhi*)
2. Purificación de la consciencia (*citta-visuddhi*)
3. Purificación de la visión (*ditthi-visuddhi*)
4. Purificación mediante la superación de la duda (*kankha-vitarana-visuddhi*)
5. Purificación por conocimiento y visión de lo que es camino y no camino (*maggamagga- ñāṇadassana-visuddhi*)
6. Purificación por el Conocimiento y la Visión del Curso de Práctica (*patipada-ñāṇadassana-visuddhi*)
	1. Conocimiento de la contemplación de la subida y la caída (*udayabbayanupassana-ñāṇa*)
	2. Conocimiento de la contemplación de la disolución (*bhanganupassana-ñāṇa*)
	3. Conocimiento de la apariencia como terror (*bhayatupatthana-ñāṇa*)
	4. Conocimiento de la contemplación del peligro (*adinavanupassana-ñāṇa*)
	5. Conocimiento de la contemplación del desapasionamiento (*nibbidanupassana-ñāṇa*)
	6. Conocimiento del deseo de liberación (*muncitukamyata-ñāṇa*)
	7. Conocimiento de la contemplación del reflejo (*patisankhanupassana-ñāṇa*)
	8. Conocimiento de la ecuanimidad sobre las formaciones (*sankharupekka-ñāṇa*)
	9. Conocimiento de conformidad (*anuloma-ñāṇa*)
7. Purificación por Conocimiento y Visión (*ñāṇadassana*-visuddhi)
8. Cambio de linaje
9. El primer camino y fruto
10. El segundo camino y fruto.
11. El tercer camino y fruto
12. El cuarto camino y fruto

### [Definición De La Mentalidad–Materialidad]

#### [(1) Definición Basada En Los Cuatro Primarios]

##### [(A) Comenzando Con La Mentalidad]

##### [(B) Comenzando Con La Materialidad]

§5 desarrollo de la 44 instancias de la materialidad

**10 instancias de la materia con el décuplo corporal:**

1. los 4 elementos, es decir: aire
2. fuego
3. viento
4. agua
5. el color,
6. el olor,
7. el sabor,
8. la esencia nutriente,
9. la vitalidad y
10. la sensibilidad corporal.

**10 instancias de la materialidad con el décuplo sexual, ídem al anterior el décimo**

* + - 1. los 4 elementos, es decir: aire
			2. fuego
			3. viento
			4. agua
			5. el color,
			6. el olor,
			7. el sabor,
			8. la esencia nutriente,
			9. la vitalidad y
			10. sexo.

**Existirá otras 24 instancias de la materialidad** compuesta por el Óctuplo de la Esencia Nutriente originada por (i) el nutrimento, (ii) la temperatura y (iii) la originada por la consciencia, los cuales son

* + - 1. los 4 elementos, es decir: aire
			2. fuego
			3. viento
			4. agua
			5. el color,
			6. el olor,
			7. el sabor,
			8. la esencia nutriente,

Si se suman 10 + 10 + 24 = 44 instancias de la materialidad.

Existen 16 instancias adicionales conformas por el óctuplo con esencia nutriente, que se originen (i) mediante la temperatura y (ii) mediante la consciencia:

* + - 1. los 4 elementos, es decir: aire
			2. fuego
			3. viento
			4. agua
			5. el color,
			6. el olor,
			7. el sabor,
			8. la esencia nutriente,

32 aspectos corporales compuesto de 8 instancias de la materialidad de acuerdo al óctuplo anterior y 4 instancias compuesta por

* + - 1. garganta,
			2. excremento,
			3. pus y
			4. orina

§6 10 aspectos adicionales

Etc. El análisis de las instancias de la materialidad que se hacen en esta parte del texto resultan bastante complicado de clasificar y no se ha podido discernir en una identificación estructura, por lo tanto, se ha dejado a un lado, por el momento.

***Nota 5, pág. 668.***

Existen 7 clases de décuplos, las de la base física mental (corazón):

1. el sexo,
2. la vida,
3. el ojo físico,
4. el oído,
5. la nariz,
6. la lengua y
7. el cuerpo.

***Nota 6, pág. 669.***

Los 10 aspectos corporales, adicionales a los 32 que se tratan en esta página, corresponden a los 4 aspectos del elemento fuego y los 6 aspectos del elemento aire;

1. lo que se caliente,
2. lo que se consuma,
3. lo que se queme,
4. lo que se digiera;
5. los vientos (o fuerzas) ascendentes,
6. los vientos descendentes,
7. los vientos en el estómago,
8. vientos en las entrañas,
9. vientos en los miembros,
10. el aliento

#### [(2) DEFINICIÓN BASADA EN LOS 18 ELEMENTOS]

#### [(3) DEFINICIÓN BASADA EN LAS 12 BASES]

#### [(4) DEFINICIÓN BASADA EN LOS CINCO AGREGADOS]

### [No Existe Ningún Ser Aparte De La Mentalidad–Materialidad]

§24 Materialidad que se habrá vuelto evidente, el meditador definirá para ello:

1. 3 planos,9
2. los 18 elementos,
3. las 12 bases,
4. los 5 agregados,

de la doble manera mentalidad-materialidad para concluir que no existe nada que tenga que ver con un ser, alma, persona, *Deva, Brahmā, etc.* vinculado con ello.

### [Interdependencia de la Mentalidad y la Materialidad]

## Capítulo XIX. Purificación Mediante la Disipación de la Duda

§6 Cuando el meditador haya discernido objetivamente en las condiciones que producen la mentalidad-materialidad entonces se abandonará la incertidumbre, la dudas, las 5 clases de duda sobre el pasado:

1. “¿Estuve yo en el pasado?
2. ¿No estuve en el pasado?
3. ¿Qué era yo en el pasado?
4. ¿Cómo era yo en el pasado?
5. ¿Habiendo sido qué, cómo fui en el pasado?

Y también la 5 clases de duda sobre el futuro:

1. “¿Existiré en el futuro?
2. ¿No existiré en el futuro?
3. ¿Qué seré en el futuro?
4. ¿Cómo seré en el futuro?
5. ¿Habiendo sido qué, cómo seré en el futuro?

Y también las 5 clases de duda sobre el presente

1. “¿Soy yo?
2. ¿No soy?
3. ¿Qué soy?
4. ¿Cómo soy?
5. ¿De dónde habrá provenido este ser?
6. ¿Hacia dónde voy?

### [Condiciones Generales Y Particulares]

§7-9 A continuación 3 condiciones para la mentalidad

1. Lo que sea común a todos
2. Lo que no sea común a todos

A continuación 4 conficiones para la materialidad

1. El *kamma*,
2. la consciencia,
3. la temperatura y
4. los nutrimentos

§14. Aquí, el *Kamma* será de cuatro tipos:

1. para ser experimentado aquí y ahora,
2. para ser experimentado en el renacimiento,
3. para ser experimentado en algún devenir futuro y
4. como un *kamma* caduco.

***Nota 3, pág. 3, Enumera más tipos de kamma:*** también en §15

1. El *kamma* ‘de peso’
2. El *kamma* ‘habitual’
3. El *kamma* del ‘umbral de la muerte’
4. *kamma* cometido en renacimientos pasados que se denomina ‘*kamma* almacenado a ser realizado’

§16. Otra clasificación cuádruple del kamma es la siguiente:

1. productiva,
2. consolidante,
3. frustrante y
4. suplantante.

## Capítulo XX. Purificación mediante el conocimiento y la visión sobre lo que es el sendero y lo que no es el sendero

*“Quien desee desarrollar este conocimiento, sobre lo cuál es el sendero y cuál no, deberá desarrollar la sabiduría inductiva conocida como comprensión mediante grupos”*

### [Las Tres Clases de Entendimiento Pleno]

§ 3, 4 Existen 3 clases de pleno entendimiento mundano, es decir,

1. *entendimiento pleno como lo que haya sido conocido,* se extenderá desde
	* 1. delimitación de las formaciones, hasta
		2. el discernimiento de las condiciones
2. *entendimiento pleno como lo que haya sido investigado,* se extenderá desde
	* 1. compresión por medio de los grupos, hasta
		2. la comprensión del surgimiento y la desaparición.
3. *entendimiento pleno como lo que haya sido abandono,* se extenderá desde
	* 1. la contemplación de la disolución hacia
		2. adelante, pues entonces predominarán las siguiente 7 contemplaciones
			1. Al contemplar las formaciones como impermanentes, un hombre abandonará la percepción de permanencia.
			2. Al contemplarlas como dolorosas, abandonará la percepción del placer al respecto.
			3. Al contemplarlas como no–alma, abandonará la percepción del alma.
			4. Al desapasionarse al respecto, abandonará la complacencia al respecto.
			5. Al hacer que se desvanezca, abandonará la codicia.
			6. Al producir la cesación, abandonará la originación.
			7. Al renunciar a ello, abandonará el apego (Paṭis I 58).3

### [Sabiduría: Comprensión Mediante Grupos]

§ 6 :

1. Cualquier materialidad, ya sea (I) pasada, (II) presente o (III) futura, (IV) interna o (V)externa, (VI) burda o (VII) sutil, (VIII) inferior o (IX) superior, (X) lejana o (XI) cercana, el practicante lo comprenderá bajo los siguiente tipos de compresión:
	* 1. él definirá toda esta materialidad como impermanente: éste será un tipo de comprensión.
		2. Él la definirá como insatisfactoria: éste será otro tipo de comprensión.
		3. Él la definirá como no–alma: éste será otro tipo de comprensión
2. Cualquier sensación, …
	* 1. él definirá toda esta sensación como impermanente: éste será un tipo de comprensión.
		2. Él la definirá como insatisfactoria: éste será otro tipo de comprensión.
		3. Él la definirá como no–alma: éste será otro tipo de comprensión
3. Cualquier percepción...
4. Cualquier formación...
5. Cualquier consciencia …

Otra forma: “El entendimiento de una definición mediante un resumen así *1…5*, corresponderá al conocimiento de la comprensión.

1. ‘La materialidad, ya sea pasada, presente o futura,
	* 1. es impermanente en el sentido de destrucción,
		2. insatisfactoria en el sentido de terror,
		3. no–alma en el sentido de carecer de un núcleo’,
2. “La sensación…
3. La percepción…
4. La sensación …
5. La consciencia…

§ 7, “El entendimiento de la definición por medio de un resumen así*, 1, 2, …, 11, … 12, …* corresponderá al conocimiento de la comprensión

1. ‘La materialidad, ya sea pasada, futura o presente, es
	* 1. impermanente,
		2. formada, surgida de manera dependiente,
		3. está sujeta a la destrucción,
		4. sujeta al colapso,
		5. sujeta al desvanecimiento,
		6. sujeta a la cesación’
2. ‘La sensación …
3. La percepción…
4. La sensación …
5. La consciencia…
6. El ojo …
7. El oído …
8. La nariz …
9. La boca …
10. El tacto …
11. …
12. El envejecimiento y la muerte
13. …

§ 8 “El entendimiento de la definición por medio de un resumen así 1… corresponderá al conocimiento de la comprensión

1. ‘Con el nacimiento como condición se origina el–envejecimiento–y–la–muerte; sin el nacimien-to como condición no se originará el envejecimiento ni la muerte”
2. ‘En el pasado y en el futuro con el nacimiento como su condición se origina el–envejecimiento–y–la–muerte; sin el nacimiento como su condición no se originará el–envejecimiento–y–la–muerte
3. ‘Con el devenir como su condición se origina el nacimiento; sin el devenir como su condición no se originará el nacimiento
4. ‘Con la ignorancia como su condición se origina las formaciones; sin la ignorancia como su condición no se originará las formaciones’
5. ‘En el pasado y en el futuro con la ignorancia como condición se origina las formaciones; sin la ignorancia como su condición no se originará las formaciones’

§ 9 los conjuntos mencionados como sobre entendidos en § 7 corresponden explícitamente a

1. Los estados que ocurran en las puertas de la consciencia junto con las puertas y los objetos.
2. Los 5 agregados.
3. Las 6 puertas.
4. Los 6 objetos.
5. Los 6 tipos de consciencia.
6. Los 6 tipos de contacto sensorial.
7. Las 6 clases de sensación.
8. Las 6 clases de percepción.
9. Las 6 clases de volición.
10. Los 6 tipos de deseos.
11. Las 6 clases de pensamiento aplicado.
12. Las 6 clases de pensamiento sostenido.
13. Los 6 elementos.
14. Los diez *kasiṇa*s.
15. Los 32 aspectos corporales.
16. Las 12 bases.
17. Los 18 elementos.
18. Las 22 facultades.
19. Los 3 elementos.
20. Los 9 tipos de devenir.
21. Los 4 *jhānas*.
22. Los 4 estados inconmensurables.
23. Las 4 absorciones inmateriales.
24. Los 12 constituyentes de la originación dependiente.

§ 10 – 11, El *Buddha* exhortó a que se entendiera de forma directa estos 24 grupos (pareciera) de la siguiente manera:

 “*Bhikkhus, todo debe ser entendido directamente. ¿Y qué es ese* ***todo*** *que debe ser entendido directamente?* [609]

1. Lo correspondiente a los 6 sentidos con sus respectivos 4 agregados, sin la volición, así:
	* 1. El ojo debe ser entendido directamente; los objetos visibles deben ser entendidos directamente; la consciencia visual... el contacto visual... la sensación, agradable o desagradable o ni–agradable–ni–desagradable, que surjan debido al contacto visual también debe ser entendido directamente.
		2. El oído ...
		3. La boca…
		4. La nariz …
		5. El cuerpo -
		6. La mente... la sensación, agradable o desagradable o ni–agradable–ni–desagradable, que surja debido al contacto mental también deberá ser entendido directamente.
2. Lo exclusivamente correspondiente a los 5 agregados así:
	* 1. La materialidad deberá ser entendida directamente
		2. La percepción …
		3. La sensación…
		4. La volición mental …
		5. La consciencia deberá ser entendida directamente…
3. Lo exclusivamente correspondiente a los 6 puertas sensoriales
	* 1. El ojo
		2. La nariz
		3. La boca
		4. El oído
		5. El cuerpo
		6. la mente...
4. Lo exclusivamente correspondiente a los 6 objetos sensoriales
	* 1. Los objetos visibles...
		2. Los objetos olfatibles
		3. Los objeto gustatibles
		4. Los objetos audibles
		5. Los objetos táctiles
		6. los objetos mentales...
5. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 consciencias sensoriales
	* 1. La consciencia visual
		2. La consciencia olfativa
		3. La consciencia gustativa
		4. La consciencia auditiva
		5. La consciencia táctil
		6. La consciencia mental...
6. Lo exclusivamente correspondiente a los 6 contactos sensoriales, cada uno conjunción de los 4 anteriores
	* 1. El contacto visual
		2. El contacto olfativo
		3. El contacto gustativo
		4. El contacto auditivo
		5. El contacto. táctil
		6. El contacto mental
7. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 sensaciones
	* 1. La sensación surgida del contacto visual
		2. La sensación surgida del contacto olfativo
		3. La sensación surgida del contacto gustativo
		4. La sensación surgida del contacto auditivo
		5. La sensación surgida del contacto táctil
		6. La sensación surgida del contacto mental
8. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 percepciones sensoriales
	* 1. La percepción de los objetos visibles
		2. La percepción de los objetos olfatibles
		3. La percepción de los objetos gustatibles
		4. La percepción de los objetos audibles
		5. La percepción de los objetos táctiles
		6. La percepción de los objetos mentales
9. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 voliciones sensoriales
	* 1. La volición con respecto a los objetos visibles
		2. La volición con respecto a los objetos olfatibles
		3. La volición con respecto a los objetos gustatibles
		4. La volición con respecto a los objetos audibles
		5. La volición con respecto a los objetos táctiles
		6. La volición con respecto a los objetos mentales
10. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 voliciones sensoriales
	* 1. El deseo de objetos visibles
		2. El deseo de objetos olfatibles
		3. El deseo de objetos gustatibles
		4. El deseo de objetos audibles
		5. El deseo de objetos táctiles
		6. El deseo de objetos mentales
11. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 aplicaciones mentales sensoriales
	* 1. Aplicación mental sobre los objetos visibles
		2. Aplicación mental sobre los objetos olfatibles
		3. Aplicación mental sobre los objetos gustatibles
		4. Aplicación mental sobre los objetos audibles
		5. Aplicación mental sobre los objetos táctiles
		6. Aplicación mental sobre los objetos mentales
12. Lo exclusivamente correspondiente a las 6 sustentaciones mentales sensoriales
	* 1. Sustentación mental sobre objetos visibles
		2. Sustentación mental sobre objetos olfatibles
		3. Sustentación mental sobre objetos gustatibles
		4. Sustentación mental sobre objetos audibles
		5. Sustentación mental sobre objetos táctiles
		6. Sustentación mental sobre objetos mentales...
13. Lo exclusivamente correspondiente a los 6 elementos
	* 1. El elemento tierra
		2. El elemento aire
		3. El elemento agua
		4. El elemento fuego
		5. El elemento del espacio
		6. El elemento de la consciencia...
14. Lo exclusivamente correspondiente a los 10 *kasiṇas*
	* 1. El *kasiṇa* tierra...
		2. el *kasiṇa* agua
		3. el *kasiṇa* fuego
		4. el *kasiṇa* aire
		5. la *kasiṇa* azul
		6. el *kasiṇa* amarillo
		7. el *kasiṇa* rojo
		8. el *kasiṇa* blanco
		9. el *kasiṇa* luz
		10. el *kasiṇa* del espacio limitado
15. Lo exclusivamente correspondiente a las 32 partes del cuerpo:

 (i). Los cabellos de la cabeza

 (ii). Los vellos del cuerpo

 …

 (xii). El cerebro

1. Lo exclusivamente correspondiente a las 12 bases:
	* 1. La base del ojo y la base del objeto visual
		2. La base de la nariz y la base del objeto olfatible
		3. La base de la boca y la base del objeto gustatible
		4. La base del oído y la base del objeto audible
		5. La base del cuerpo y la base del objeto táctil
		6. La base mental y la base del objeto mental
2. Lo exclusivamente correspondiente a las 18 elementos
	* 1. El elemento del ojo, el elemento visual y el elemento de la consciencia visual
		2. El elemento de la nariz, el elemento olfatible y el elemento de la conciencia olfativa
		3. El elemento de la boca, el elemento gustatible y el elemento de la consciencia gustativa
		4. El elemento del oído, el elemento audible y el elemento de la consciencia auditiva
		5. El elemento del cuerpo, el elemento tactible y el elemento de la consciencia táctil
		6. El elemento de la mente, el elemento mentable y el elemento de la consciencia mental.
3. Lo exclusivamente correspondiente a las 22 facultades
	* 1. La facultad del ojo
		2. La facultad de la nariz
		3. La facultad de la boca
		4. La facultad del oído
		5. La facultad del cuerpo
		6. La facultad mental
		7. La facultad vital
		8. La facultad femenina
		9. La facultad masculina
		10. La facultad de la sensación de placer
		11. La facultad de la sensación de dolor
		12. La facultad de la sensación de la tranquilidad mental
		13. La facultad de la sensación de la incomodidad mental
		14. La facultad de la sensación de indiferencia o neutralidad
		15. La facultad que controla la virtud mundana de la fe
		16. La facultad que controla la virtud mundana energía o diligencia
		17. La facultad que controla la virtud mundana de la atención
		18. La facultad que controla la virtud mundana de la concentración
		19. La facultad que controla la virtud mundana de la sabiduría
		20. La facultad que controla la virtud supramundana de hacer todo entendible
		21. La facultad que controla la virtud supramundana del entendimiento total
		22. La facultad que controla la virtud supramundana del conocedor total...
4. Lo exclusivamente correspondiente a los 3 deseos
	* 1. El elemento del deseo sensorial
		2. el elemento de la materia sutil
		3. el elemento inmaterial
5. El entendimiento directo de lo exclusivamente correspondiente a los 9 tipos de devenir
	* 1. El devenir del deseo sensorial
		2. El devenir de la materia sutil
		3. El devenir inmaterial
		4. El devenir percipiente
		5. El devenir no percipiente
		6. El devenir de la base consistente de la no-percepción-ni-no-percepción
		7. el devenir de 1 constituyente...
		8. el devenir de 4 constituyentes...
		9. el devenir de 5 constituyentes...
6. Lo exclusivamente correspondiente a los 4 *jhānas*
	* 1. El primer *jhāna*...
		2. El segundo *jhāna*
		3. El tercer *jhāna*
		4. El cuarto *jhāna*...
7. Lo exclusivamente correspondiente a los 4 *brahmā-viharas* o ilimitables
	* 1. La liberación mental del amor bondadoso
		2. La liberación mental de la compasión
		3. La liberación mental de la alegría altruista
		4. La liberación mental de la ecuanimidad
8. Lo exclusivamente correspondiente a las 4 absorciones inmateriales
	* 1. La absorción de la base consistente del espacio infinito
		2. La absorción de la base consistente del vacío
		3. La absorción de la base consistente de la consciencia infinita
		4. La absorción de la base consistente de la no–percepción–ni–no–percepción ...
9. Entendimiento directo correspondiente a los 12 constituyentes de la originación dependiente
	* 1. la ignorancia,
		2. la reacción,
		3. consciencia,
		4. la mente y la materia;
		5. los seis sentidos,
		6. el contacto,
		7. la sensación
		8. el deseo y la aversión,
		9. el apego,
		10. el proceso de devenir,
		11. el nacimiento;
		12. se origina el envejecimiento y la muerte

### [Comprensión Por Grupos—Aplicación Del Texto]

§ 18 El meditador definirá toda materialidad bajo sus tres clásicas características:

1. Impermanencia
2. Insatisfactoriedad
3. No–alma

En sus 11 instancias:

* + 1. sea pasada,
		2. presente o
		3. futura,
		4. interna o
		5. externa,
		6. burda o
		7. sutil,
		8. inferior o
		9. superior, (x–xi)
		10. lejana o
		11. cercana

### [fortalecimiento de la comprensión de cuarenta maneras]

§ 18 …“¿Por medio de qué cuarenta aspectos se adquirirá la satisfacción de la comprensión que se encuentre en conformidad? ¿Mediante qué cuarenta aspectos uno entrará en la certeza de la rectitud?” “Apreciando a los cinco agregados como:

1. como impermanentes,
2. insatisfactorios,
3. como una enfermedad,
4. un furúnculo,
5. un dardo,
6. una calamidad,
7. una aflicción,
8. como algo extraño,
9. como algo desintegrador,
10. como una plaga,
11. un desastre,
12. un terror,
13. una amenaza,
14. como algo voluble,
15. perecedero,
16. imperdurable,
17. como algo sin protección,
18. sin refugio,
19. sin cobijo,
20. como algo vacío,
21. vano,
22. desierto,
23. no–alma,
24. como un peligro,
25. sujeto al cambio,
26. carente de núcleo,
27. raíz de una calamidad,
28. como un asesino,
29. como destinado a ser aniquilado,
30. sujetos a heridas,
31. formado,
32. como una carnada de Māra,
33. sujetos al nacimiento,
34. sujetos al envejecimiento,
35. sujetos a la enfermedad,
36. sujetos a la muerte,
37. sujetos al dolor,
38. sujeto al lamento,
39. sujetos a la desesperación,
40. sujetos a la corrupción.

Al apreciar los 5 agregados como impermanentes, adquirirá la satisfacción del conocimiento que se encuentre en conformidad. Y apreciando que la cesación de los 5 agregados es la manifestación del Nibbāna permanente, entrará en la certeza de la rectitud”

§ 20 Existen 50 tipos de contemplación del a impermanencia, compuesto por los siguientes 10 aspectos en cada uno de los 5 agregados:

1. como impermanente,
2. como desintegrable,
3. voluble,
4. perecedero,
5. imperdurable,
6. como sujeto al cambio,
7. como carente de ningún núcleo,
8. como sujeto a ser destruido,
9. como formado,
10. como sujeto a la muerte.

…Existen 25 tipos de contemplación del no–alma adoptando los siguientes 5 contemplaciones en el caso de cada uno de los 5 agregados:

1. como un extraño,
2. vacío,
3. vano,
4. desierto,
5. como no–alma.

… Existen 125 tipos de contemplación de la insatisfactoriedad (¿???) leer pág. 697.

… Por lo tanto sumarán 200 aspectos de la comprensión de los agregados: 5 agregados × 40 maneras de compren de comprensión en conformidad descritos en § 18, en los cuales la comprensión de las 3 características, está implícita.

### [Nueve Maneras De Agudizar Las Facultades, Etc.]

§21 En caso de no tener éxito en el desarrollo de la sabiduría inductiva, se deberá agudizar la fe de la 9 formas siguientes:

1. él observará sólo la destrucción de las formaciones surgidas;
2. y en esa ocupación se asegurará de trabajar con cuidado,
3. se asegurará de trabajar con perseverancia,
4. se asegurará de traba-jar adecuadamente, y
5. aprehendiendo el signo de la concentración y
6. equilibrando los factores de la iluminación
7. estableciendo su desprecio hacia el cuerpo y la vida,
8. Venciendo así al dolor mediante la renunciación y (9) al no detenerse a mitad de camino.

Además deberá evitar las 7 cosas inadecuadas y cultivar las 7 adecuadas, además de comprender lo material en un momento y lo inmaterial en otro.

### [Comprensión De Lo Material]

§24 La consciencia del continuum vital = 16 instante material.

§26 …70 instancias de materialidad ocurrirán de la misma manera con la continuidad séptuple comenzando con el décuplo del ojo de aquellos nacidos aparicionalmente. (¿?)

#### [(A) Materialidad Nacida del Kamma]

§27 Aquí, en cuanto a la materialidad nacida del *kamma*, el análisis deberá entenderse así:

1. mediante el *kamma*,
2. lo que sea originado por el *kamma*,
3. lo que posea al *kamma* como su condición,
4. lo que sea originado por la consciencia que tenga al *kamma* como su condición,
5. lo que se origine por el nutrimento que posea al *kamma* como su condición,
6. lo que se origine por medio de la temperatura que posea al *kamma* como su condición (XI.111–14).

#### [(B) Materialidad Nacida De La Consciencia]

§30-34. También en cuanto a las especies surgidas de la consciencia, el análisis deberá entenderse así:

1. mediante la consciencia, la consciencia corresponderá a los 89 tipos de consciencia, entre estos se consideran que 77 darán nacimiento a la materia
	1. 32 consciencias de la esfera sensorial
		1. 8 consciencias productivas ((1)–(8)),
		2. 12 improductivas ((22)–(33)),
		3. 10 funcionales excluyen-do al elemento mental ((71)–(80)), y
		4. 2 consciencias de conocimiento directo como productivas y funcionales,
		darán lugar a la materialidad, a las posturas y a la intimación.
	2. 26 consciencias de las esferas sutiles e inmateriales
		1. 10 de la esfera de la materia sutil ((9)–(13), (81)–(85)) y
		2. 8 de la esfera inmaterial ((14)–(17), ( 86)–(89)) excluyendo la resultante en ambos casos y
		3. 8 supramundanas ((18)–(21), (66)–(69)),
		darán lugar a la materialidad, a las posturas pero no a la intimación.
	3. 19 consciencias adicionales
		1. 10 consciencias del continuum vital en la esfera sensorial ((41)–(49), (56)),
		2. 5 de la esfera de la materia sutil ((57)–(61)),
		3. 3 de los elementos mentales ((39), (55), (70)), y
		4. 1 el elemento resultante de la mente–consciencia sin causa raíz y acompañado de dicha (40)
		darán lugar a la materialidad únicamente, no a las posturas ni a la intimación

No obstante, 16 consciencias, NO darán lugar a ninguna materialidad, ni postura ni intimación. es decir,

10 2 conjuntos de 5 consciencias ((34)–(38), (50)–(54)),

1 consciencia de todos los seres del vínculo de renacimiento,

1 consciencia de la muerte de aquellos cuyas corrupciones han sido destruidas, y

4 consciencias inmateriales resultantes ((62)–(65))

1. lo que sea originado por la consciencia, corresponderá a:
	* 1. 3 agregados inmateriales
		2. 17 materialidades, compuestas por:
			1. 9, Nónuplo auditivo
			2. La intimación corporal
			3. La intimación verbal
			4. El elemento espacial
			5. La ligereza
			6. la maleabilidad,
			7. la manejabilidad,
			8. el crecimiento y a
			9. la continuidad
2. lo que posea a la consciencia como su condición, corresponderá a la materialidad de origen cuádruple:
3. lo que sea originado por el nutriente que posea a la consciencia como su condición,
4. lo que sea originado por la temperatura que posea a la consciencia como su condición.

#### [(C) Materialidad Nacida por los Nutrimentos]

§35 En cuanto a las clases surgidas del nutrimento, el análisis deberá también entenderse así:

1. mediante el nutrimento, el cual corresponderá al alimento físico
2. lo que sea originado por el nutrimento, corresponderá a las 14 materialidades, es decir,
	1. (i–viii) al óctuplo–con–esencia–nutriente –como–octava originada por la esencia nutriente que haya alcanzado la presencia al obtener como su condición la materialidad nacida del *kamma* que se aferre a (adquirido kāmmicamente) y se base en ello,16 y (ix) al elemento espacial,
	2. (x–xiv) la ligereza, la maleabilidad, la manejabilidad, el crecimiento y la continuidad.
3. lo que posea al nutrimento como su condición,
4. lo que sea originado por nutrimento que posea al nutrimento como su condición,
5. lo que sea originado por la temperatura que posea al nutrimento como su condición.

#### [(D) Materialidad Nacida de la Temperatura]

§39. En cuanto a las especies nacidas de la temperatura, el análisis también deberá entenderse así:

1. la temperatura,
2. lo que sea originado de la temperatura, ésta originará materialidad de 15 tipos:
	* 1. el nónuplo auditivo,
		2. el elemento espacial,
		3. la ligereza,
		4. la maleabilidad,
		5. la manejabilidad,
		6. el crecimiento,
		7. la continuidad
3. lo que posea como su condición a la temperatura,
4. lo que sea originado por la temperatura que posea a la temperatura como su condición,
5. lo que sea originado por el nutrimento que posea a la temperatura como su condición

### [Comprensión de lo Inmaterial]

### [el Séptuplo Material]

Otro comprenderá las formaciones atribuyéndoles las 3 características a través del séptuplo material y el séptuplo inmaterial.

§46-66. Aquí, se dice que alguien que los comprenda atribuyéndoles las características de las 7 maneras siguientes comprenderá mediante una atribución a través del séptuplo material, es decir,

1. como tomando y dejando,
2. como desaparición de lo que envejezca en cada etapa, atribuyéndoles a cada etapa y a todas las 3 características, así:
	1. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 3 etapas, cada una de 1/3 del lapso de vida.
	2. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 10 etapas, cada una de 1 década §50-52
		1. la década de la ternura,
		2. la década del deporte,
		3. la década de la belleza,
		4. la década de la fuerza,
		5. la década del entendimiento,
		6. la década del declive,
		7. la década del encorvamiento,
		8. la década del torcimiento,
		9. la década del olvido y
		10. la década de la propensión.
	3. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 20 etapas, cada una de 5 años §53
	4. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 25 etapas, cada una de 4 años §55
	5. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 33 etapas, cada una de 3 años §55
	6. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 50 etapas, cada una de 2 años §55
	7. Dividiendo el lapso de vida de 100 años en 100 etapas, cada una de 1 año §55
	8. Dividiendo cada año de vida en 3 estaciones , cada una de 1 año §55
	9. Dividiendo cada año de vida en 6 estaciones (según la cultura de una parte de Oriente) §57
	10. Dividiendo cada el tiempo según las fases de la Luna: Luna llena y Luna nueva. §58
	11. Dividiendo cada día en 2 periodos o etapas, 1 correspondiente al día y 1 a la noche. §59
	12. Dividiendo cada día en 6 etapas: §60
		1. Mañana
		2. Mediodía
		3. Atardecer
		4. 1ra Vigilia de la Noche
		5. 2da de la Noche
		6. 3ra Vigilia de la Noche
	13. Al desplazarse: §61
		1. Hacia adelante
		2. Hacia atrás
		3. Al mirar hacia adelante
		4. Al mirara hacia los lados
		5. Al inclinarse
		6. Al estirarse
	14. Dividiendo cada paso en 6 etapas, así: §62-65
		1. Al levantar el pie
		2. Al desplazarlo hacia adelante
		3. Al desplazarlo hacia los lados
		4. Al descender el pie
		5. Al hacer contacto colocando el pie en el suelo
		6. Al hacer presión con su peso sobre el suelo
3. como surgimiento del nutrimento, §68
4. como surgimiento de la temperatura, §69
5. como surgimiento del *kamma*, §70 el cual se hará evidente a través de las puertas sensoriales, así:
	1. A través de 54 instancias, para cada puertas sensorial del ojo, oído, nariz, mente o lengua
		1. A través de las 30 instancias compuestas por
			1. El décuplo de cualquiera de las puertas del ojo, oído, nariz, o lengua, la base del corazón en el caso de la mente.
			2. El décuplo del cuerpo
			3. El décuplo del sexo
		2. A través de las 24 instancias, que serán su soporte, compuestas por
			1. El óctuplo simple de la temperatura.
			2. El óctuplo simple de la consciencia.
			3. El óctuplo simple del nutrimento.
	2. A través de 44 instancias para la puertas del cuerpo
		1. A través de las 20 instancias compuestas por
			1. El décuplo del cuerpo
			2. El décuplo del sexo
		2. A través de las 24 instancias, que serán su soporte, compuestas por
			1. El óctuplo simple de la temperatura.
			2. El óctuplo simple de la consciencia.
			3. El óctuplo simple del nutrimento.
6. como originación de la consciencia, §71 y
7. como materialidad natural. §73

### [El Séptuplo Inmaterial]

§76 Los términos que han sido denominados anteriormente como “el séptuplo inmaterial” corresponden a los siguientes:

1. mediante grupos,
2. mediante pares,
3. por momentos,
4. mediante series,
5. mediante la eliminación de las visiones incorrectas,
	1. Según el Discurso de la Purificación:
	§82. Cuando discierna sobre las formaciones mediante una consciencia que haya eliminado la percepción de un ser, entonces la visión incorrecta no surgirá más en él
	2. Según la Herencia de los Nobles:
	§84. “La eliminación de la visión incorrecta se dará en quien observe así: ‘Si las formaciones fueran alma, sería correcto adoptarlas como alma; pero al ser no–alma, son adoptadas como alma. Por lo tanto, son no–alma en el sentido de que no poder aplicarse ningún ejercicio de poder sobre ellas; son impermanentes en el sentido de no poder existir después de haber existido; son insatisfactorias en el sentido de la opresión del surgimiento y la desaparición.
6. mediante la disipación de la presunción,
	1. Según el Discurso de la Purificación:
	§82. Cuando discierna en las formaciones con la consciencia que haya eliminado la visión incorrecta, entonces no surgirá más en él la presunción. Cuando no surja la presunción, se dirá que tal presunción habrá sido destruida.
	2. Según la Herencia de los Nobles:
	§85. “La eliminación de la presunción se dará en quien observe así: ‘Si las formaciones fueran permanentes, sería correcto adoptarlas como permanentes; no obstante, al ser impermanentes se adoptan como permanentes. Por lo tanto, son impermanentes en el sentido de no existir después de haber existido; son insatisfactorias en el sentido de opresión del surgir y desaparecer; son no–alma en el sentido de que no poder aplicarse ningún ejercicio de poder sobre ellas.
7. por medio de la disipación del apego.
	1. Según el Discurso de la Purificación:
	§82. Cuando él discierna sobre las formaciones con la consciencia que haya destruido a la presunción, entonces no surgirá en él el deseo. Cuando el deseo no surja más en él, se dirá que el apego habrá sido extinguido.
	2. Según la Herencia de los Nobles:
	§86. “La destrucción del apego se dará en quien observe así: ‘Si las formaciones fueran agradables, sería correcto adoptarlas como agradables; no obstante, siendo insatisfactorias se adoptan como satisfactorias. Por lo tanto, son insatisfactorias en el sentido de opresión del surgir y desaparecer; son impermanentes en el sentido de que no existir después de haber existido; son no–alma en el sentido de que no poder aplicarse ningún ejercicio de poder sobre ellas

### [Los Dieciocho Tipos De Sabiduría]

§90 Estos 18 tipos principales de sabiduría corresponderá a un término para el entendimiento consistente de los tipos de sabiduría que comienzan con la contemplación de la impermanencia. Ahora bien, en cuanto a estos:

1. Quien desarrolle la contemplación de la *impermanencia* abandonará la percepción de la *permanencia*,
2. quien desarrolle la contemplación de *insatisfactoriedad* [629] abandona la percepción del *satisfactoriedad*,
3. quien desarrolle la contemplación de *no–alma* abandonará la percepción del *alma*,
4. quien desarrolle la contemplación del *desapasionamiento* abandonará la *indulgencia*,
5. quien desarrolle la contemplación de la *desaparición* abandonará la *codicia*,
6. quien desarrolle la contemplación de la *cesación* abandonará la *originación*,
7. quien desarrolle la contemplación de la *renunciación* abandonará el *apego*,
8. quien desarrolle la contemplación de la *destrucción* abandonará la percepción de la *compacidad*,
9. quien desarrolle la contemplación de la *deterioración* de las formaciones abandonará la *acumulación* *de* *kamma*,
10. quien desarrolle la contemplación del *cambio* abandonará la percepción de la *perdurabilidad*,
11. quien desarrolle la contemplación de lo que se dé *sin–signos* abandonará los *signos*,
12. quien desarrolle la contemplación de lo que se dé *sin–deseos* abandonará el *deseo*,
13. quien desarrolle la contemplación de la *vacuidad* abandonará la interpretación incorrecta (insistente),
14. quien desarrolle la *sabiduría* *de estados correspondientes a un entendimiento* superior abandonará la interpretación incorrecta (insistente) debido al *apego hacia un núcleo*,
15. quien desarrolle *conocimiento y visión correctos* abandonará la *interpretación incorrecta (insistente)* *debida a la* *confusión*,
16. quien desarrolle la contemplación del *peligro* abandonará la *interpretación incorrecta (de la insistencia) debido a la dependencia*,
17. quien desarrolle la contemplación de la *reflexión* abandonará la *irreflexión*,
18. quien desarrolle la contemplación del *distanciamiento* abandonará la *interpretación incorrecta (insistente) debido a la esclavitud* (ver *Paṭis* I 32f.).

### [Conocimiento del Surgimiento y la Desaparición — I]

§97. Habiendo prestado atención al surgimiento y la desaparición brevemente así, él nuevamente, lo hará en detalle según la condición y el instante al observar esas características, tal como se da en la exposición de ese mismo conocimiento del surgimiento y la desaparición así:

Surgimiento de la *materialidad:*

1. “Él observará el surgimiento del agregado de la *materialidad* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento de la ignorancia se da el surgimiento de la *materialidad*;
2. “Él observará el surgimiento del agregado de la *materialidad* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del deseo se da el surgimiento de la *materialidad*;
3. “Él observará el surgimiento del agregado de la *materialidad* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del *kamma* se da el surgimiento de la *materialidad*;
4. “Él observará el surgimiento del agregado de la *materialidad* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: Con el surgimiento del nutrimento se da el surgimiento de la *materialidad* ;
5. “Quien observe la característica de la generación observará el *surgimiento* del agregado de la *materialidad*.

“Quien observe la desaparición del agregado de la materialidad observará estas cinco características”.

En términos de la *desaparición de la materialidad*:

1. “Él observará la desaparición del agregado de la *materialidad* en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* de la *ignorancia* se dará la cesación de la *materialidad* ;
2. “Él observará la desaparición del agregado de la *materialidad* en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *deseo* se dará la cesación de la *materialidad* .
3. “Él observará la desaparición del agregado de la *materialidad* en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *kamma* se dará la cesación de la *materialidad* ;
4. “él observará la desaparición del agregado de la *materialidad* en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* del *contacto* se dará la cesación de la *materialidad* ;
5. Quien observe la característica del *cambio* observará la desaparición del agregado de la *materialidad* .

Ídem con la *sensación*:

1. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento de la ignorancia se da el surgimiento de la *sensación* ;
2. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del deseo se da el surgimiento de la *sensación* ;
3. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del *kamma* se da el surgimiento de la *sensación* ;
4. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: Con el surgimiento del *contacto* se da el surgimiento de la *sensación* ;
5. “Quien observe la característica de la generación observará el *surgimiento* del agregado de la *sensación* .

En términos de la *desaparición de la sensación*:

1. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* de la *ignorancia* se dará la cesación de la *sensación*;
2. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *deseo* se dará la cesación de la *sensación*.
3. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *kamma* se dará la cesación de la *sensación*;
4. “él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* del *contacto* se dará la cesación de la *sensación*;
5. Quien observe la característica del *cambio* observará la desaparición del agregado de la *sensación*.

Quien observe la desaparición del agregado de la sensación observará estas 5 características” (*Paṭis* I 55f.).

Con el surgimiento de la *percepción:*

1. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento de la ignorancia se da el surgimiento de la *percepción*;
2. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del deseo se da el surgimiento de la *percepción*;
3. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del *kamma* se da el surgimiento de la *percepción*;
4. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: Con el surgimiento del *contacto* se da el surgimiento de la *percepción*;
5. “Quien observe la característica de la generación observará el *surgimiento* del agregado de la *sensación* .

En términos de la *desaparición de la percepción*:

1. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* de la *ignorancia* se dará la cesación de la *percepción*;
2. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *deseo* se dará la cesación de la *percepción*.
3. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *kamma* se dará la cesación de la *percepción*;
4. “él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* del *contacto* se dará la cesación de la *percepción*;
5. Quien observe la característica del *cambio* observará la desaparición del agregado de la *percepción*.

Con el surgimiento de la *formación:*

1. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento de la ignorancia se da el surgimiento de la *formación*;
2. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del deseo se da el surgimiento de la *formación*;
3. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del *kamma* se da el surgimiento de la *formación*;
4. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: Con el surgimiento del *contacto* se da el surgimiento de la *formación*;
5. “Quien observe la característica de la generación observará el *surgimiento* del agregado de la *formación*.

En términos de la *desaparición de la formación*:

1. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* de la *ignorancia* se dará la cesación de la *formación*;
2. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *deseo* se dará la cesación de la *formación*.
3. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *kamma* se dará la cesación de la *formación*;
4. “él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* del *contacto* se dará la cesación de la *formación*;
5. Quien observe la característica del *cambio* observará la desaparición del agregado de la *formación*.

Con el surgimiento de la *consciencia:*

1. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento de la ignorancia se da el surgimiento de la *consciencia*;
2. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del deseo se da el surgimiento de la *consciencia*;
3. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: con el surgimiento del *kamma* se da el surgimiento de la *consciencia*;
4. “Él observará el surgimiento del agregado de la *sensación* en el sentido de *surgimiento* condicionado así: Con el surgimiento *de la mentalidad–materialidad* se da el surgimiento de la *consciencia*;
5. “Quien observe la característica de la generación observará el *surgimiento* del agregado de la *consciencia*.

En términos de la *desaparición de la consciencia*:

1. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* de la *ignorancia* se dará la cesación de la *consciencia*;
2. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *deseo* se dará la cesación de la *consciencia*.
3. “Él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: con la *cesación* del *kamma* se dará la cesación de la *consciencia*;
4. “él observará la desaparición del agregado de la sensación en el sentido de cesación condicionada así: Con la *cesación* de *la mentalidad–materialidad* se dará la cesación de la *consciencia*;
5. Quien observe la característica del *cambio* observará la desaparición del agregado de la *consciencia*.

### [las Diez Imperfecciones de la Sabiduría]

Éstas son:

1. iluminación,
2. conocimiento,
3. felicidad arrobadora,
4. tranquilidad,
5. dicha (placer),
6. resolución,
7. esfuerzo,
8. seguridad,
9. ecuanimidad, y
10. apego.

§125. Cuando cada imperfección sea analizada de acuerdo a las siguientes 3 forma de adoptarlas, estas imperfecciones llegarán a sumar 30. ¿Cuáles 3 diferentes formas de adoptarlas? Cada imperfección puede adoptarse así:

* + 1. debida a la visión incorrecta,
		2. debido al orgullo (presunción) y
		3. debido al deseo.

Y 10 × 3 = 30. Por ejemplo, el meditador adoptará la imperfección de la iluminación debida a una visión incorrecta, debido al orgullo, etc.

## Capítulo XXI Purificación Mediante El Conocimiento y la Visión del Sendero

§1. 8 conocimientos necesarios para la consumación de la sabiduría revelativa:

* 1. el conocimiento de la contemplación del surgimiento y la desaparición, que corresponderá a una sabiduría libre de imperfec-ciones y constante en su curso,
	2. conocimiento de la contemplación de la disolución, §28, 8 ventajas de la experiencia de la disolución:
		1. abandono de la visión incorrecta sobre el devenir,
		2. abandono del apego hacia la vida,
		3. aplicación constante,
		4. un sustento puro,
		5. no más ansiedad,
		6. ausencia de miedo,
		7. adquisición de paciencia y gentileza, y
		8. conquista sobre la aversión (aburrimiento) y dicha sensual.
	3. conocimiento de la apariencia de terror:
	4. conocimiento del peligro
		1. Los 3 tipos de devenir aparecerán ante sus ojos como si fueran fosos de carbón, llenos de brasas encendidas;
		2. los 4 elementos primarios serán como unas horribles serpientes venenosas (S IV 174);
		3. los 5 agregados como unos asesinos con las armas en alto (S IV 174);
		4. las 6 bases internas como una aldea vacía;
		5. las 6 bases externas como los asaltantes que saquearon estas aldeas vacías (S IV 174–75);
		6. las 7 estaciones de la consciencia y los 9 planos de la existencia serán como si ardieran, llamearan y brillaran con los 11 fuegos (ver S IV 19) y
		7. todas las formaciones aparecerán como una enorme masa de peligros desprovistos de satisfacción o sustancia,
		8. como un tumor, como una enfermedad, como un dardo, una calamidad, una aflicción (ver M I 436). conocimiento de la contemplación del peligro,
	5. conocimiento de la contemplación del desapasionamiento, por ejemplo
	6. conocimiento del deseo de la liberación,
	7. conocimiento de la contemplación de la reflexión y
	8. conocimiento de la ecuanimidad acerca de las formaciones.

“El Conocimiento de conformidad de la verdad se considera como un noveno” corresponderá a un término para tal conformidad.

### [Sabiduría: Los Ocho Conocimientos]

#### [1. Conocimiento del Surgimiento y la Desaparición —II]

**Nota 3, pág. 725**

Tres 4 razones para cada una de las 3 característica:

1. será *impermanente* por 4 razones, es decir,
	* 1. en el sentido del estado de surgimiento y desapari-ción;
		2. en el sentido del cambio,
		3. de la temporalidad y
		4. de oponerse a la permanencia.
2. Será *insatisfactorio* por el modo de opresión; será insatisfactorio por 4 razones, es decir,
	* 1. en el sentido de arder,
		2. de ser difícil de soportar,
		3. de ser una base para el dolor y
		4. de oponerse al placer...
3. Será *no–alma* debido al modo de no–susceptibilidad al ejercicio del dominio; será no–alma por 4 razones, es decir,
	* 1. en el sentido de vacío,
		2. de no poseer un amo o dueño,
		3. de no poseer ningún Señor Supremo y
		4. de oponerse al alma (M–a II 113, abreviado para mayor claridad)

#### [2. Conocimiento de la Disolución]

#### [3. Conocimiento de la Apariencia de Terror]

#### [4. Conocimiento del Peligro]

Nota 13, pág. 735. El Vism–mhṭ define las 3 clases de mundanalidad (*āmisa*) de la siguiente manera:

* 1. La *mundanalidad de los ciclos* (*vaṭṭāmisa*) corresponderá a la de los 3 ciclos del devenir: pasado, presente y futuro;
	2. la mundanalidad del mundo (*lokāmisa*) la cual corresponde a las 5 cuerdas del deseo sensorial (es decir, los objetos del deseo sensorial, incluida la comida, etc.) porque éstas son accesibles a las corrupciones;
	3. la *mundanalidad de las contaminaciones* (*kilesāmisa*) corresponderán a las impurezas en sí (ver Vism–mhṭ 836).

Nota 14, pág. 736. La referencia corresponde a

* 1. los destinos felices del mundo de los deseos sensoriales (de los seres humanos y de las deidades),
	2. al mundo *Brahmā* de la materia sutil y
	3. al mundo *Brahmā* inmaterial.

#### [5. Conocimiento del Desapasionamiento]

#### [6. ***Conocimiento del Deseo de Liberación***]

#### [7. Conocimiento de la Reflexión]]

### [Discernimiento de Toda Formación como vacía]

§54. Reflexión en la relación lógica cuádruple con respecto a “Yo no estoy en ninguna parte, propiedad de nadie, tampoco existe ninguna propiedad mía en nadie” así:

1. Este meditador, al meditar “*no me encuentro en ninguna propiedad de nadie*” (*nāhaṃ kvacani*), no percibirá ninguna alma en ninguna parte;
2. al pensar “*no me encuentro bajo propiedad de nadie*” (*kassaci kiñcanat’ asmií*), no percibirá ninguna alma a ser inferida en la propiedad de otro ser; el significado es que él no percibirá ninguna alma deducible concebida como un hermano suyo, en el caso de un her-mano;20 o un amigo suyo, en el caso de un amigo; o una propiedad suya en el caso de una propiedad;
3. En cuanto a la frase, “*tampoco ninguna alma en propiedad de nadie*” (*na ca mama kvacani*), dejando de lado la palabra mi (mama) aquí, por el momento, las palabras “ni en nadie” (*na ca kvacani*) significan que él no percibirá ninguna alma ajena en ninguna parte;
4. Ahora bien, introduciendo la palabra “mía” (mama), tenemos que “*ninguna alma existirá debido a algún estado de mi propiedad*” (*mama kismiñci kiñcanat’ atthi*):

Por lo tanto:

1. él no percibirá ningún alma en ninguna parte de “su” propiedad;
2. ni lo percibirá como deducible el hecho de pertenecerle a otro;
3. ni se percibirá a sí mismo en otro ser;
4. ni percibirá a otro como deducible del hecho de su propia posesión.

Así discernirá en el vacío mediante la cuádruple relación lógica.

§55. Habiendo discernido así en el vacío mediante la cuádruple relación lógica, él discernirá en el vacío nuevamente en 6 modos. ¿Cómo?

1. el ojo (i) está vacío de alma,
2. o de la propiedad de un alma,
3. o de la permanencia,
4. o de una duración,
5. o de una eternidad,
6. o de no estar sujeto al cambio;

Lo mismo que con el ojo, así mismo deberá procederse con

* + - 1. la mente …
			2. los objetos visibles …
			3. los objetos mentales …
			4. la consciencia visual …
			5. la consciencia mental …
			6. el contacto mental …

§58. También se podrá discernir el vacío en 8 modos, es decir, la *materialidad…* :

1. …no posee núcleo, carece de núcleo, no tiene núcleo, en lo que se refiere a cualquier *núcleo permanente*, o
2. *…núcleo perdurable*, o
3. *…núcleo del placer*, o
4. *…núcleo de alma*, o
5. …en lo que se refiere a algo que sea *permanente*, o
6. *…perdurable*, o
7. *…eterno*, o
8. …que no esté sujeto al *cambio*

Lo mismo que con la materialidad, así mismo deberá procederse con

1. La sensación...
2. la percepción...
3. la formación...
4. la consciencia...
5. el ojo... (etc., véase XX.9)...

⋮

 el envejecimiento–y–la–muerte

Citando XX.§9 “*Aquí, la forma breve de referirse a, “El ojo… (etc.)… El envejecimiento y la muerte”, deberá entenderse que representa los siguientes grupos de cosas omitidas mencionadas a continuación*:

1. Los estados que ocurran *en* las puertas de la consciencia junto con sus puertas y sus objetos.
2. Los 5 agregados.
3. Las 6 puertas.
4. Los 6 objetos.
5. Los 6 tipos de consciencia.
6. Los 6 tipos de contacto.
7. Las 6 clases de sensación.
8. Las 6 clases de percepción.
9. Las 6 clases de volición.
10. Los 6 tipos de deseos.
11. Las 6 clases de aplicación mental.
12. Las 6 clases de sustentación mental.
13. Los 6 elementos.
14. Los 10 *kasiṇa*s.
15. Los 32 aspectos corporales.
16. Las 12 bases.
17. Los 18 elementos.
18. Las 22 facultades.
19. Los 3 elementos.
20. Los 9 tipos de devenir.
21. Los 4 *jhānas*.
22. Los 4 estados inconmensurables.
23. Las 4 absorciones inmateriales.
24. Los 12 constituyentes de la originación dependiente:
	* 1. la ignorancia,
		2. la reacción
		3. la consciencia,
		4. la mente y la materia,
		5. los seis sentidos,
		6. el contacto,
		7. la base de la sensación,
		8. la base del deseo y la aversión,
		9. el apego,
		10. el devenir,
		11. el nacimiento,
		12. el envejecimiento y la muerte…

…*no poseen núcleo, carece de núcleo, no tiene núcleo, en lo que se refiere a cualquier núcleo permanente, o núcleo perdurable, o núcleo del placer, o núcleo de alma, o en lo que se refiere a lo que sea permanente, perdurable, eterno, o un núcleo que no esté sujeto al cambio*.

§57. Él lo discernirá de nuevo en 10 modos. ¿Cómo?

* + 1. “Él verá la materialidad como vacía,
		2. …vana,
		3. …como no–alma,
		4. …como carente de un Señor Supremo,
		5. …como incapaz de convertirse en lo que uno quiera,
		6. …como incapaz de ser poseída [como uno lo desee],
		7. …como no–susceptible al ejercicio del dominio,
		8. …como un extraño,
		9. …como excluido de pasado
		10. y como excluido de futuro.

Así mismo él observará la sensación... (etc.)... la consciencia como vacía...

§58. También se puede apreciar el vacío en 12 modos, es decir:

* + 1. “La materialidad no es ningún ser vivo,
		2. ni un alma,
		3. ni un ser humano,
		4. ni un hombre,
		5. ni nada femenino,
		6. ni nada masculino,
		7. ni un alma,
		8. ninguna propiedad personal de alguien,
		9. ni un yo,
		10. ni un mío,
		11. ni ningún otro,
		12. ni de nadie.

Lo mismo con la sensación… (etc.)… la consciencia… ni de nadie (Nidd II 186 (Se); Nidd II 280 (Ee)).

§58. También se puede apreciar el vacío en 42 modos:

* + - 1. Él percibirá la materialidad como impermanente,
			2. insatisfactoria,
			3. como una enfermedad,
			4. un tumor,
			5. un dardo,
			6. una calamidad,
			7. una aflicción,
			8. como algo extraño,
			9. como algo que se desintegre,
			10. como una plaga,
			11. un desastre,
			12. un terror,
			13. una amenaza,
			14. como algo voluble,
			15. perecedero,
			16. imperdurable,
			17. como carente de protección,
			18. …de cobijo,
			19. …de refugio,
			20. como inapropiado
			21. como refugio,
			22. como inadecuado para un refugio
			23. como vacío,
			24. vano,
			25. desierto,
			26. no–alma,
			27. como insatisfactorio,
			28. como un peligro,
			29. como sujeto al cambio,
			30. como carente de núcleo,
			31. como la raíz de una calamidad,
			32. como un asesino,
			33. como una aniquilación inminente,
			34. como sujeta a las corrupciones,
			35. como formada,
			36. como el cebo de *Māra*,
			37. como sujeta al nacimiento,
			38. …a la vejez, a la enfermedad, a la muerte, a la aflicción, la lamentación, el dolor, la angustia y la desesperación;
			39. como surgimiento,
			40. como desaparición;
			41. como un peligro,
			42. como una necesidad de escape

Así también observará la sensación... (etc.)... la consciencia... como una necesidad de escape

§63. Cuando él conozca y observe así, su corazón retrocederá, se retraerá y se encogerá ante:

1. las 3 clases de devenir,
2. las 4 clases de generación,
3. las 5 clases de destino,
4. las 7 estaciones de la consciencia y
5. los 9 planos existenciales;

entonces su corazón ya no se complacerá con ellos

### [La Puerta Triple Hacia La Liberación]

Nota 35, pág. 745, se menciona 3 tipos de consumación de sabiduría:

1. La sabiduría *sin signos* se deberá a la contemplación de la *impermanencia*
2. la liberación *sin deseo*, se deberá a la contemplación de la *insatisfactoriedad*,
3. y la liberación *del vacío* se deberá a la contemplación de lo *no–alma*.

### [las Siete Clases de Personas Nobles].

§74. Al respecto, existen, en primer lugar, estos 7 tipos de personas nobles:

1. el devoto por fe,
2. el liberado por fe,
3. el testigo presencial,
4. alguien liberado en ambos sentidos,
5. el devoto del *Dhamma*,
6. el que ha consumado la visión, y
7. alguien que se ha liberado mediante el entendimiento.

Este conocimiento de la ecuanimidad con respecto a las formaciones será una condición para que sea planteado como de estas 7 clases

### [Los Tres Últimos Conocimientos Son Uno]

§79 “Este *conocimiento de la ecuanimidad* con respecto a las formaciones es uno solo y posee 3 denominaciones…

1. Al principio, posee el nombre de *conocimiento del deseo de liberación*.
2. En el medio posee la denominación del *conocimiento de la reflexión*.
3. Al final, cuando haya llegado a su culminación, se le denominará el *conocimiento de la ecuanimidad* con respecto a las formaciones.”

### [La Sabiduría Conducente hacia el Emerger]

§83 … 3 Tipos de conocimiento de ecuanimidad:

1. ecuanimidad con respecto a las *formaciones*,
2. ecuanimidad con respecto a la *conformidad* y
3. ecuanimidad con respecto al *cambio de linaje*.

…Al sendero se le llama “emerger” porque emergerá externamente de la base objetiva interpretada como un signo y también internamente de la ocurrencia de las contaminaciones. Se dirigirá hacia ello, por lo que conducirá hacia este emerger; el significado es que confluirá con el sendero”.

§84. Aquí, para efectos de una aclaración, se presenta esta lista sobre los tipos de emerger clasificados según la manera de interpretarlos:

* 1. después de interpretar lo interno emergerá de lo interno,
	2. después de interpretar lo interno emergerá de lo externo,
	3. después de interpretar lo externo emergerá de lo externo,
	4. después de interpretar lo externo emergerá de lo interno;
	5. después de interpretar lo material emergerá de lo material,
	6. después de interpretar lo material emergerá de lo inmaterial,
	7. después de interpretar lo inmaterial emergerá de lo inmaterial,
	8. después de interpretar lo inmaterial emergerá de lo material;
	9. emergerá de un solo impacto desde los cinco agregados;
	10. después de interpretarlo como impermanente emergerá de lo impermanente,
	11. después de interpretarlo como impermanente emergerá de lo insatisfactorio,
	12. después de interpretarlo como impermanente emergerá de lo no–alma;
	13. después de interpretarlo como insatisfactorio emergerá de lo insatisfactorio,
	14. después de interpretarlo como insatisfactorio emergerá de lo impermanente,
	15. después de interpretarlo como insatisfactorio emergerá de lo no–alma,
	16. después de interpretarlo como no–alma emergerá de lo no–alma,
	17. después de interpretarlo como no–alma emergerá de lo impermanente,
	18. después de interpretarlo como no–alma emergerá de lo insatisfactorio.

### [Los Doce Símiles]

### [La Diferencia Entre Los Factores Del Noble Sendero, Etc.]

§111. regirá la diferencia entre

1. el número de factores de la iluminación,
2. los factores del sendero y
3. los factores *jhānicos* del noble sendero,
4. el modo de progreso y
5. el tipo de liberación.

§117. Tipos de *progreso* en la consumación del sendero:

1. “de difícil progreso”
2. “de fácil progreso”.
3. “de conocimiento directo lento”.
4. “de conocimiento directo rápido”.

Nota 40, pág. 754.

§40. Los 4 predominios corresponden a:

1. el celo (deseo),
2. la energía,
3. la consciencia y
4. la indagación.

 Cf. cuatro senderos hacia el poder (Dhs §73–74; Vibh 216 y Comy.).

§120. Además, el sendero recibirá sus nombres por 5 razones, es decir,

1. debido a su propia naturaleza, o
2. debido a lo que se oponga, o
3. debido a su propia cualidad especial, o
4. debido a su objeto, o
5. o debido a la vía de llegada. §120

### [Suttas De Referencia]

Sobre la *sabiduría conducente hacia el emerger*:

§135. … En el *Paṭisambhidāmagga*, a la sabiduría se le denomina mediante 3 nombres, así:

1. “Deseo por la liberación,
2. contemplación de la reflexión y
3. ecuanimidad con respecto a las formaciones: estas cosas serán una en significado y sólo, diferentes en la letra” (Paṭis II 64).

En el Paṭṭhāna, a esta sabiduría se le denomina mediante dos nombres, así:

1. “conformidad con respecto al cambio de linaje” y
2. “conformidad con respecto a la purificación”.44 (*Paṭṭh* 1, 159).

## Capítulo XXII. Purificación mediante el Conocimiento y la Visión

§2. La purificación mediante el conocimiento y la visión consistirá propiamente del conocimiento de la consumación de los cuatro senderos, es decir,

1. el sendero de la entrada a la corriente,
2. el sendero del retorno único,
3. el sendero del no–retorno y
4. el sendero del estado de Arahant.

### [El Primer Sendero: La Primera Persona Noble]

§5. “… *el Nibbāna como su objeto, cumplirá el estado de una condición para el Sendero de 6 maneras*:

1. como condición de proximidad, [673]
2. contigüidad,
3. repetición,
4. soporte decisivo,
5. ausencia y
6. desaparición”

Nota 4, pág. 762

Los 7 (nobles) tesoros corresponden a:

1. la fe,
2. la virtud,
3. la consciencia,
4. la vergüenza,
5. el aprendizaje,
6. la generosidad y
7. el entendimiento (D III 251).

### [La Primera Fruición — La Segunda Persona Noble]

20. Al haber experimentado el sendero, el meditador lo examinará así,

1. “Así que éste es el sendero que he recorrido”.
2. A continuación, examinará la fruición después de ello, así: “Ésta es la bendición que he adquirido”.
3. A continuación, examinará las impurezas que hayan sido abandonadas: “Éstas son las impurezas abandona-das en mí”.
4. A continuación, examinará las impurezas que aún deban ser eliminadas por los 3 senderos superiores: “Éstas son las impurezas que aún faltan abandonar en mí”.
5. Y, por último, examinará el *Nibbāna* inmortal así: “Éste es el estado (el dhamma) en el que he penetrado como objeto”.

Así que el noble discípulo que entre en la corriente poseerá estos 5 tipos de examinación.

### [El Segundo Sendero: La Tercera Persona Noble]

Nota 7, pág. 763

“No obstante, aquí se dice ‘*próximo al cambio de linaj*e’ debido a que en el *Paṭisambhidāmagga* se menciona que con el propósito de ‘trascender el surgimiento’, etc., …

1. ‘8 estados de cambio de linaje surgirán a través de la *virtud*’ y
2. ’10 estados de cambio de linaje surgirán a través de la *concentración*’ y
3. ‘10 estados de cambio de linaje surgirán a través de la *sabiduría*’ (*Paṭis* I 68–69), y se expone de la misma manera en esta página” (Vism–mhṭ 869).

### [El Cuarto Sendero — La Séptima Persona Noble]

[II. Los Estados Asociados al Sendero, Etc.]

§32. Ahora bien, para apreciar el valor de esta misma purificación mediante el conocimiento y la visión con sus cuatro clases de conocimiento deberán ser reconocidos según su esencia individual:

1. La consumación de los 37 estados que intervienen en la iluminación,
2. El emerger,
3. El acoplamiento de los poderes,
4. Los tipos de estados que deberían ser abandonados,
5. También, el acto de su abandono,
6. Las funciones del pleno entendimiento y el resto, tal como se establece cuando se penetran las verdades,
7. Cada uno de los cuales, como se menciona, deberán ser reconocidos según su esencia individual

#### (1) 37 Bodhipakkhiya

##### 4 Satipaṭṭhāna

*1. Kāyānupassanā –satipaṭṭhāna*

*2. Vedanānupassanā–satipaṭṭhāna*

*3. Cittānupassanā–satipaṭṭhāna*

*4. Dhammānupassanā–satipaṭṭhāna.*

##### 4 Sammappadhāna {8}

1. Esfuerzo de dominar o evitar comportamientos negativos que han aparecido, o están en el curso de su aparición;

2. Esfuerzo por evitar (no sólo en esta vida sino en las vidas que sigan) el surgimiento de comportamientos negativos que todavía no han aparecido;

3. Esfuerzo de despertar el surgimiento de actos beneficiosos que todavía no han surgido:

4. Esfuerzo de incrementar y perpetuar aquellos actos nobles que han surgido o están en el curso de su aparición.

##### 4 Iddhipāda {12}

Estados de haber alcanzado la perfección o completa ***consumación***. Raíces o bases para lograr el éxito en la completa consumación o perfección

1.  *Chandiddhipādo–chanda*

*2. Vīryaddhipado–vīriya*

*3.  Cittiddhipādo–citta* apego a *iddhii* vinculado con el Dhamma.

4.  *Vīmaṃsiddhipādo–vīmaṃsa o paññā* conocimiento o sabiduría sobre *dukkha* en los planos inferiores de la existencia y la necesidad de escape.

##### 5 Indriya {17}

“*El acto de controlar por medio de reglas”*

1. *Saddhindriya*
2. *Vīriyindriya*
3. *Satindriya*
4. *Samādhindriya*
5. *Paññindriya.*

##### 5 Balas: Supresión por medio oposición {22}

1. *Saddhā*

2. *Vīriya*

3. *Sati*

4. *Samādhi*

5. *Paññā*

##### 7 Bhojjhaṅga Estos Dhammas disipan impurezas como sakkāya–diṭṭhi {29}

1. *Sati–sambojjhaṅga*.– Es el factor mental *sati cetasika* referidos a todos los *bodhipapakkhiya dhammas* vinculados con *sati*, es decir, los *satipaṭṭhāna*(s), *satindiriya*, *sati bala* y *sammā sati* *magganga*

2. *Dhammavicaya–sambojjhaṅga* “The process of repeatedly viewing the five khandas with the functions of *vipassana ñāṇa* is called *dhammavicaya*”.
Es el factor mental *paññā cetasika* referidos a todos los *bodhipapakkhiya dhammas* vinculados con *paññā,* es decir*, vimansiddhipada, paññindiriya, paññā bala y sammā–diṭṭhi maggaṅga.*

3. *Vīriya–sambojjhaṅga* es el factor mental *vīriya cetasika* referidos a todos los *bodhipapakkhiya dhammas* vinculados con *vīriya, es decir, sammappadhāna, vīriyiddhipāda, vīriyindriya, vīriya bala, y sammā vāyāma maggaṅga.*

4. *Pīti–sambojjhaṅga. –* Es la dicha y felicidad que surgen cuando el proceso de ver y conocer crece después del establecimiento de los *satipaṭṭhāna*(s).

5. *Passaddhi–sambojjhaṅga. –* Es el proceso de volverse calmo y tranquilo, corporaly mentalmente, cuando se reducen las distracciones mentales, las reflexiones y los pensamientos. Es también la suma de los factores mentales *(cetasika(s)) kāya–passaddhi y citta–passaddhi.*

6. *Samādhi*–*sambojjhaṅga*

7. *Upekkhā*–*sambojjhaṅga*.

##### 8 Maggaṅga {37}

1. *Sammā–diṭṭhi*— Visión Recta

2. *Sammā–saṅkappa*— Pensamiento Recto

3. *Sammā–vācā*— Lenguaje Recto

4*.Sammā–kammanta*— Acción Recta

5. *Sammā–ājīvā*— Sustento Recto

6. *Sammā–vāyāma*— Esfuerzo Recto

7. *Sammā–sati*— Atención Recta

8. *Sammā–samādhi*— Concentración Recta.

§39. …Ahora bien, en la etapa anterior, cuando se produzca la sabiduría mundana, éstas se encontrarán en una pluralidad de consciencias de la siguiente manera: el fundamento de la atención plena, consistente de la contemplación del cuerpo, se encontrará en alguien que discierna el cuerpo en las siguientes 14 formas;

* 1. el fundamento de la atención plena consistente de la contemplación de la sensación, en alguien que discierna en los 9 senderos;
	2. el fundamento de la atención plena consistente de la contemplación mental, en alguien que discierna la forma de la consciencia de 16 maneras; [680]
	3. el fundamento de la atención plena consistente de la contemplación de los objetos mentales, en alguien que discierna en los objetos mentales de 5 maneras.
	4. Y en el momento en que, al ver el surgimiento en otro de un estado improductivo, que aún no haya surgido en su propia persona, él se esforzará para que no surja así: “No me comportaré como aquel que ha hecho que esto haya surgido y es así cómo esto no volverá a surgir más en mí”, entonces él habrá realizado el primer esfuerzo correcto;
	5. cuando, al ver algo improductivo en su propio comportamiento, se esfuerce por abandonarlo, entonces realizará el segundo;
	6. cuando se esfuerce por despertar un *jhāna* o una sabiduría que hasta entonces no hubiese surgido en dicha persona, realizará el tercero;
	7. y cuando despierte una y otra vez la que ya haya surgido en virtud de que no disminuya, realizará el cuarto.
	8. Y en el momento de despertar un estado productivo con el celo como fuerza motriz, se encontrará en el sendero hacia el poder consistente del celo,
	9. En el momento de despertar un estado productivo con el esfuerzo como fuerza motriz, se encontrará en el sendero hacia el poder consistente del esfuerzo
	10. En el momento de despertar un estado productivo con la pureza mental como fuerza motriz, se encontrará en el sendero hacia el poder consistente de la pureza mental.
	11. En el momento de despertar un estado productivo con la indagación como fuerza motriz, se encontrará en el sendero hacia el poder consistente de la indagación
	12. Y en el momento de abstenerse de un lenguaje incorrecto, habrá de hablar correctamente, y así sucesivamente
	13. con la abstención de actuar incorrectamente y
	14. sustentarse incorrectamente.

#### (2). Emerger §44

#### (3) Acoplamiento de los poderes §46

#### (4). Los tipos de estados que deben ser abandonados §47

§48. Los 10 grilletes, trabas, impedimentos, etc. de la existencia:

1. *sakkāya diṭṭhi.* Creencia en la personalidad en su forma más densa

*uddhambhāgiyāni saṃyojanāni*

1. *vicikicchā*. Dudas escépticas sobre el *Buddha*, el *Dhamma* y el *Saṅgha*.
2. *sīlabbata parāmāsa. –* Apego a ritos y actos de moralidad
3. *kama rāga*. – deseo sensual
4. *vyāpāda. –* mala voluntad
5. *rūpa rāga. –* deseo hacia una existencia material sutil
6. *arūpa rāga. –* deseo hacia una existencia inmaterial

*orambhāgiyāni saṃyojanāni*

1. *māna. –* Presunción: igualdad (*māna*), inferioridad (*omāna*), superioridad (*atimāna*)
2. *uddhacca. –* Agitación
3. *avijjā*. – Ignorancia sobre las cuatro nobles verdades en todo espacio–tiempo

§49. Las 10 *impurezas* o *contaminaciones mentales*, aparentemente más representativas son:

1. la codicia,
2. el odio,
3. el engaño,
4. la presunción (orgullo),
5. la visión incorrecta,
6. la incertidumbre,
7. la rigidez [de mente],
8. la agitación,
9. la falta de consciencia,
10. la desvergüenza.

§50. Las*, incorreciones, errores, falsedades* *inexactitudes* corresponderán a 8 estados, en primer lugar, pero 10 más completamente (¿?), es decir,

1. la visión incorrecta,
2. el pensamiento incorrecto,
3. el lenguaje incorrecto,
4. la acción incorrecta,
5. el sustento incorrecto,
6. el esfuerzo incorrecto,
7. la atención incorrecta,
8. la concentración incorrecta,
9. el conocimiento incorrecto y
10. la liberación incorrecta.

Se le llamarán así porque ocurrirán de forma incorrecta.

§51. Los 8 *estados mundanos* corresponderán a

1. la ganancia,
2. la pérdida,
3. la fama,
4. la desgracia,
5. el placer,
6. el dolor,
7. la alabanza y
8. la censura.

 por los cuales se generarán *aprobación* y *mala voluntad* según el carácter positivo o negativo con los que se aprecien.

§52. Los *tipos de avaricia* corresponderán a 5, es decir, a

1. la avaricia hacia las viviendas,
2. a las familias,
3. a las ganancias,
4. al *Dhamma* y
5. a la alabanza

§53. Las *perversiones* corresponderán a 3: a

1. las perversiones de la percepción,
2. de la consciencia y
3. de la visión incorrecta

§54. Las *ataduras* corresponderán a 4

1. el lazo corporal de la codicia,
2. el lazo corporal de la mala voluntad,
3. el lazo corporal de la adhesión a reglas y ritos, y
4. el lazo corporal de la insistencia (malinterpretación) consistente de visiones tales como ‘sólo esto corresponden a la verdad’”.

§55. Los *malos senderos* corresponderán a un término para el hacer de lo que no se deba hacer y para el no hacer de lo que se deba hacer, por medio de

1. el celo (deseo),
2. el odio,
3. la ilusión y
4. el miedo.

Se les llama “malos senderos” porque corresponderán a senderos que no deben ser recorridos por los Nobles.

§56. 4 *Corrupciones* (*āsava*): Éste corresponderá a un término para

1. la codicia hacia los deseos sensoriales,
2. la codicia hacia el devenir,
3. la visión incorrecta y
4. la ignorancia,

debido a la exudación (*savana*) de estas impurezas en las puertas sensoriales.

A las *inundaciones* se les llamarán así en el sentido de ser arrastradas hacia el océano del devenir y en el sentido de que serán difíciles de cruzar.

A las *ataduras* se les llamarán así porque no permitirán la desvinculación de un objeto y la desvinculación del sufrimiento.

§ 57. Los *obstáculos* serán 5, es decir, los 5 *Nīvaraṇas*:

1. la pasión,
2. la mala voluntad,
3. la rigidez y el letargo,
4. la agitación y
5. la incertidumbre

§58. *Adherencia* (malentendido—parāmāsa) corresponderá a un término para

1. una *visión incorrecta*, porque ocurrirá en el aspecto de omisión de una esencia individual correspondiente a un estado determinado (*dhamma*) y
2. una *aprehensión* (*āmasana*) para otra situación (*parato*) correspondiente a una esencia individual irreal.

§59. Los 4 apegos corresponderán en número a 4: existen cuatro tipos de *upadhi*. Éstos son:

1. *Kāmūpadhi*: apego hacia los placeres sensuales;

2. *Kilesupadhi*: apego hacia las contaminaciones impuras de la mente;

3. *Abhisaṅkarūpadhi*: apego hacia la realización de méritos, etc.

4. *Khandūpadhi*: apego hacia los cinco agregados constituyentes del cuerpo.

§60. Las *tendencias subyacentes* corresponden en número a 7, es decir, a la codicia hacia los deseos sensuales, etc., en el sentido de estar fuertemente enraizado, expresado así:

1. la tendencia subyacente hacia la codicia por los deseos sensoriales,
2. la tendencia subyacente hacia la mala voluntad,
3. la presunción (orgullo),
4. la visión incorrecta,
5. la incertidumbre,
6. la codicia hacia el devenir y
7. la ignorancia.

§61. Las 3 *manchas* corresponderán a 3:

1. al deseo,
2. la aversión y
3. la ignorancia.

§62. Los 10 *cursos de acción improductivos,* *akusala kamma,* corresponderán 10:

1. matar seres vivos,
2. tomar lo que no haya sido dado,
3. mala conducta sexual;
4. lenguaje falso,
5. lenguaje malicioso,
6. lenguaje rudo,
7. el chisme;
8. la codicia,
9. la mala voluntad y
10. las visiones incorrectas.

Se le llamarán así porque corresponderán tanto a acciones improductivas (*kamma*) como a cursos que conducirán hacia los destinos de desdicha.

§63. Los *pensamientos que surgen improductivamente* corresponderán a 12, los cuales consisten de

1. 8 arraigados en la codicia,
2. 2 arraigados en la aversión y
3. 2, en la ignorancia.

**¿Qué estados de iluminación eliminarán qué cosas?**

§65. En el caso de las 10 *contaminaciones* (§49),

serán eliminadas por el 1er conocimiento:

1. la visión incorrecta y
2. la incertidumbre.

será eliminado por el 3er conocimiento

1. El odio.

Serán eliminados por el 4to conocimiento

1. El deseo,
2. la ignorancia,
3. la presunción (orgullo),
4. la rigidez mental,
5. la agitación,
6. la falta de consciencia y
7. la desvergüenza.

§66. En el caso de las 10 *incorrecciones*, (§50):

Serán eliminados por el 1er conocimiento:

1. la visión incorrecta,
2. el lenguaje incorrecto,
3. la acción incorrecta y
4. el sustento incorrecto [685]

Serán eliminados mediante el 3er conocimiento (Y aquí, sólo la volición deberá entenderse como lenguaje):

1. El pensamiento incorrecto,
	* 1. lenguaje incorrecto: el lenguaje malicioso y
		2. lenguaje incorrecto: el lenguaje rudo.

Serán eliminados mediante el 4to conocimiento:

* + 1. lenguaje incorrecto: los chismes,
1. el esfuerzo incorrecto,
2. la atención incorrecta,
3. la concentración incorrecta,
4. la liberación incorrecta y
5. el conocimiento incorrecto.

§67. En el caso de los 8 *estados mundanos*,

Será eliminada por el 3er conocimiento: la *mala voluntad* hacia los *estados mundanos* despreciables.

Será eliminada por el 4to conocimiento: la *aprobación* hacia los *estados mundanos* apreciables.

Algunos dicen que el 4to conocimiento eliminará la aprobación de la fama y el elogio.

Serán eliminados por el 1er conocimiento: Todos los *tipos de codicia*.

§68. En el caso de las 3 *perversiones*, (§56)

Serán erradicadas por medio del 1er conocimiento

* las corrupciones de la percepción, consciencia y de la visión incorrecta, que encontrarían asuntos permanente en lo impermanente y alma en lo no–alma
* las corrupciones de la consciencia y de la visión incorrecta, que encontraría placer en el dolor y belleza en lo repugnante.

serán eliminadas por el 3er conocimiento

* Las corrupciones de la percepción y la consciencia que encuentren belleza en la inmundicia.

Serán eliminadas por el 4to conocimiento

* Las perversiones de la percepción y la consciencia que encuentren satisfacción en lo insatisfactorio.

§69. En el caso de las *ataduras*,

serán eliminadas por el 1er conocimiento.

1. las ataduras corporales de la adhesión hacia reglas y rituales y
2. las de la insistencia (de la mala interpretación) de que “Ésta es la verdad”,

será eliminada por el 3er conocimiento.

1. La atadura corporal de la mala voluntad

será eliminada por el 4to conocimiento.

1. La restante atadura, el lazo corporal de la codicia.

Los *malos senderos* serán eliminados por el 1er conocimiento, solamente.

§70. En el caso de las 4 *corrupciones*,

se eliminará por el 1er conocimiento.

1. la corrupción de la visión incorrecta

será eliminada por el 3er conocimiento.

1. La corrupción del deseo sensorial

serán eliminadas por el 4to conocimiento.

1. la corrupción de codicia hacia el devenir
2. la corrupción de la ignorancia

Lo mismo se aplicará en el caso de la *inundaciones* y las *ataduras.*

§71. En el caso de los 5 *obstáculos*,

1. Será eliminado por el 1er conocimiento
2. el obstáculo de la incertidumbre o la duda.
3. Serán eliminados por el 3er conocimiento
4. la pasión,
5. la mala voluntad y
6. la preocupación.
7. Serán eliminados por el 4to conocimiento
8. La rigidez, el letargo y
9. la agitación, el complemento de b.3.

§72. En el caso de los 4 *apegos*,

1. Será eliminado por el 1er conocimiento
2. *Kilesupadhi*: apego hacia las contaminaciones impuras de la mente;
3. *Abhisaṅkarūpadhi*: apego hacia la realización de méritos, etc.
4. *Khandūpadhi*: apego hacia los cinco agregados constituyentes del cuerpo,
5. Será eliminado por el 4to conocimiento
6. *Kāmūpadhi*: apego hacia los placeres sensuales.

§73. En el caso de las 7 tendencias subyacentes,

1. Será eliminado por el 1er conocimiento
2. la visión incorrecta,
3. la incertidumbre,
4. Serán eliminados por el 3er conocimiento
5. la tendencia subyacente hacia la codicia por los deseos sensoriales,
6. la tendencia subyacente hacia la mala voluntad,
7. Serán eliminados por el 4to conocimiento
8. la presunción (orgullo),
9. la codicia hacia el devenir y
10. la ignorancia.

§74. En el caso de los 3 *manchas*,

1. Será eliminado por el 3er conocimiento
2. la aversión u odio,
3. Será eliminado por el 4to conocimiento
4. al deseo,
5. la ignorancia.

§75. En el caso de las 10 *cursos de acción improductivos, akusala kamma*

1. Será eliminado por el 1er conocimiento
2. matar seres vivos,
3. tomar lo que no haya sido dado,
4. mala conducta sexual;
5. lenguaje falso,
6. las visiones incorrectas
7. Serán eliminados por el 3er conocimiento
8. lenguaje malicioso,
9. lenguaje rudo,
10. la mala voluntad,
11. Serán eliminados por el 4to conocimiento
12. el chisme;
13. la codicia.

§76. En el caso de las 12 *pensamientos que surgen improductivamente*

1. Será eliminado por el 1er conocimiento
* 4 asociados con la visión incorrecta,
* 1 asociado con la incertidumbre
1. Serán eliminados por el 3er conocimiento
* 2 asociados con la mala voluntad,
1. Serán eliminados por el 4to conocimiento
* Los 5 pensamiento improductivos restantes

#### (5). El acto de abandono, §78

### [Las Cuatro Funciones] (de cada verdad)

#### (6). Las funciones

Ahora bien, a la hora de consumar las verdades se dirá que cada uno de los cuatro conocimientos [senderos] ejercerá 4 funciones en un solo momento. Estos corresponderán a

1. el pleno entendimiento,
2. el abandono,
3. la consumación y
4. el desarrollo

### [Las Cuatro Funciones En Un Solo Momento]

97. …“¿Cómo se dará una consumación única de las 4 nobles verdades en el sentido de veracidad? Se dará una consuma-ción única de las 4 nobles verdades en el sentido de veracidad a través de 16 aspectos:

1. el *sufrimiento* tiene como significado de legitimidad:
	* 1. el significado de opresión,
		2. el significado de ser formado,
		3. el significado de quemar (tormento),
		4. el significado de cambio.
2. su *origen* tiene como significado de legitimidad:
	* 1. el significado de acumulación,
		2. significado de fuente,
		3. significado de esclavitud,
		4. significado de impedimento.
3. la *cesación* tiene como significado de legitimidad:
	* 1. el significado de escape,
		2. el significado de reclusión,
		3. el significado de no estar formado,
		4. el significado de la inmortalidad.
4. el *sendero* tiene como significado de legitimidad:
	* 1. el significado de una salida,
		2. el significado de causa,
		3. el significado de la visión,
		4. el significado del dominio.

[Las Cuatro Funciones Descritas Independientemente]

#### (7) reconocimiento según su esencia individual

§104. … esas 4 funciones que comienzan con el pleno entendimiento, que se mencionaron anteriormente

1. el pleno entendimiento, será triple:
	* 1. el *pleno entendimiento* como lo conocido,
		2. el *pleno entendimiento* como investigación (juzgamiento), y
		3. el *pleno entendimiento* como abandono
2. el *abandono*,
	* 1. *abandono* por supresión,
		2. *abandono* por sustitución de sus opuestos, y
			+ 1. §112, abandonado por medio de 13 factores particulares del conocimiento constituyente de la sabiduría:

el abandono, en primer lugar, de la visión incorrecta de la individualidad a través de los medios de la delimitación de la mentalidad–materialidad;

es, en segundo lugar, el abandono tanto de la visión incorrecta de la incausalidad como de la visión incorrecta de la causalidad ficticia y también de la mancha de la duda a través del discernimiento de las condiciones;

es el abandono de la aprehensión de un agregado como un “yo” y como un “mío” a través de los medios de la comprensión mediante grupos;

es el abandono de la percepción del sendero de lo que no sea el sendero por medio de la definición de lo que sea el sendero y lo que no sea el sendero;

es el abandono de la visión nihilista a través de los medios de observar el surgimiento;

es el abandono de la visión eternalista por medio de la observación de la desaparición;

es el abandono de la percepción del no–terror en donde haya terror, a través de la apariencia del terror;

el abandono de la percepción del disfrute a través de los medios de observar el peligro;

es el abandono de la percepción de la dicha a través de la contemplación del desapasionamiento (repulsión);

es el abandono de la falta de deseo de la liberación a través de los medios del deseo de liberación;

es el abandono de la no–reflexión por medio de la reflexión;

es el abandono de no observar imparcialmente mediante de la ecuanimidad;

es el abandono de la aprehensión contraria a la verdad por medio de la conformidad.

* + - * 1. §114, *abandono* mediante otros 18 tipos de sabiduría basados en este tipo de *abandono*

(1) el abandono de la percepción de la permanencia, por medio de la contemplación de la impermanencia;

(2) de la percepción de placer, por medio de la contemplación de la insatisfactoriedad;

(3) de la percepción del alma, por medio de la contemplación del no–alma;

(4) de la dicha, por medio de la contemplación del desapasionamiento (repulsión);

(5) de la codicia, por medio de la contemplación del desvanecimiento;

(6) de la originación, por medio de la contemplación de la cesación;

(7) del apego, por medio de la contemplación de la renunciación;

(8) de la percepción de la compacidad, por medio de la contemplación de la destrucción;

(9) de la acumulación, por medio de la contemplación de la desaparición;

(10) de la percepción de la perdurabilidad, por medio de la contemplación del cambio;

(11) del signo, por medio de la contemplación de lo sin signo;

(12) del deseo, por medio de la contemplación del no–deseo;

(13) de la interpretación incorrecta (insistencia), por medio de la contemplación del vacío;

(14) de la interpretación incorrecta (insistir) debido al apego hacia un núcleo, a través de la sabiduría de los estados que corresponda a un entendimiento superior;

(15) de la interpreta-ción incorrecta (insistencia) por medio de la confusión, por medio del conocimiento y la visión correctos;

(16) de la interpretación incorrecta (insistencia) debido a la confianza en las formaciones, por medio de la contemplación del peligro en ellas;

(17) de la no–reflexión, por medio de la contemplación de la reflexión;

(18) de la interpretación incorrecta (insistencia) por medio de la esclavitud, a través de la contemplación del distanciamiento

* + 1. *abandono* median-te el truncamiento
1. la consumación como
	* 1. (i) consumación mundana, y
		2. (ii) consumación supramundana.
			1. Como observación y
			2. Como desarrollo
2. el desarrollo
	* 1. Desarrollo mundano
		2. Desarrollo supramundano

## Capítulo XXIII Los Beneficios del Desarrollo de la Sabiduría

§1. (vi) ¿*Cuáles son los Beneficios del Desarrollo del Entendimiento*? (Ver xiv.1) [698]

A esta pregunta, que se hizo anteriormente, responderemos que este desarrollo del entendimiento posee muchos cientos de beneficios. …Sin embargo, brevemente, sus beneficios deberán entenderse como los siguientes:

* 1. eliminación de los diversos contaminaciones,
	2. experiencia del sabor de la noble fruición, se experimenta de 2 formas
		1. en su ocurrencia en la serie cognitiva del sendero y
		2. en su ocurrencia en la consumación de la fruición.
	3. capacidad para consumar el logro de la cesación y
	4. obtención de la dignidad de recibir presentes, etc.

### [A. Eliminación de las Contaminaciones]

[B. El Sabor De La Noble Fruición]

§5. Sin embargo, para exponer cómo ocurre en la consumación de la fruición, existe el siguiente conjunto de preguntas:

 (i). ¿Qué es la consumación de la fruición?

 (ii). ¿Quién la consuma?

 (iii). ¿Quiénes no la consuman?

 (iv). ¿Dónde la consuman?

 (v). ¿Cómo se da su consumación?

 (vi). ¿Cómo se hace para que perdure?

 (vii). ¿Cómo se produce el emerger de ella?

 (viii). ¿Qué le sigue a la fruición?

 (ix). ¿Qué se encuentra contiguo a la fruición?

12. (vi) Se hará que perdure de 3 maneras, según las palabras: “Amigo, existen tres condiciones para la sabiduría de la liberación mental sin signos, éstos son:

* + 1. el no traer a la mente todos los signos,
		2. el traer a la mente el elemento sin signo,
		3. mediante la volición previa

§13. (vii) Emerger de ella se producirá de 2 maneras, según las palabras: “Amigo, existen dos condiciones para el emerger de la liberación mental sin signos: son

* + 1. traer a la mente todos los signos, todos los signos significan:
			1. el signo de la materialidad,
			2. el signo de la sensación,
			3. el signo de la percepción,
			4. el signo de las formaciones y
			5. el signo de la la consciencia
		2. no traer a la mente el elemento sin signo”

§13. (viii) ¿Qué le sigue a la fruición?

Se presentará 2 alternativas:

* + - 1. la fruición misma estará próxima a la fruición o
			2. el continuum vital estará próximo a ella

(ix) ¿Qué se da contiguamente a la fruición?

1. habrá una fruición que esté próxima al sendero,
2. habrá otra próxima a la fruición,
3. habrá otra próxima al cambio de linaje, y
4. otra, próxima a la base consistente de la no–percepción–ni–no–percepción.

### [C. La Consumación de la Cesación]

§17. Ahora, con el objeto de explicar la consumación de la cesación, existe el siguiente conjunto de preguntas:

 (i). ¿Qué es la consumación de la cesación?

 (ii). ¿Quiénes la consuman? (§18):

1. los no–retornantes que hayan desarrollado las ocho absorciones
2. aquellos Arahants de corrupciones destruidas que hayan desarrollado las ocho absorciones

 conocimiento de la consumación de la cesación (§18):

1. El entendimiento que sea maestría. Existen 5 clases de maestría: §27

maestría en el advertir,

en la consumación,

en el resolver,

en el emerger,

en la examinación.

Con respecto al 1er, 2do, 3er, 4to *jhāna*, la base consistente de la no–percepción–ni–no–percepción.

1. El entendimiento debido a la posesión de 2 poderes,

el poder de la serenidad y

el poder de la sabiduría

1. al apaciguamientode 3 formaciones, (§24):

En aquel que haya desarrollado el segundo jhāna, las formaciones verbales consistente de aplicación y sustentación mental se encontrarán bastante apaciguadas.

En aquel que haya desarrollado el cuarto jhāna, las formaciones corporales que consistan de la inhalación y exhalación se encontrarán bastante apaciguadas.

En aquel que haya desarrollado la cesación de la percepción y la sensación, las formaciones mentales que consistan de la sensación y la percepción se encontrarán bastante apaciguadas

1. las 16 clases de ejercicio del conocimiento y

La contemplación de la impermanencia será una especie de ejercicio del conocimiento.

La contemplación del dolor...

La contemplación del no–alma...

La contemplación del desapasionamiento...

La contemplación del desvanecimiento...

La contemplación de la cesación...

La contemplación del abandono...

La contemplación del distanciamiento corresponderá a una especie de ejercicio del conocimiento. [704]

El sendero de la entrada a la corriente será una especie de ejercicio del conocimiento.

La consumación de la fruición de la entrada a la corriente...

El sendero del retorno único...

la consumación de la fruición del retorno único...

El sendero del no–retorno...

la consumación de la fruición del no–retorno...

El sendero del *Arahant*...

La consumación de la fruición del estado de *Arahant* corresponderá a una especie de ejercicio del conocimiento.

1. las 9 clases de ejercicio de concentración, (§26):

El primer jhāna será una especie de ejercicio de concentración.

El segundo jhāna...

El tercer jhāna...

El cuarto jhāna...

La absorción de la base consistente del espacio infinito...

La absorción de la base consistente de la consciencia ilimitada...

La absorción de la base consistente del vacío....

La absorción de la base consistente de la no–percepción–ni–no–percepción corresponderá a una especie de ejercicio de concentración

Y la aplicación y sustentación mental, la felicidad, la dicha y la unificación mental que tengan como propósito el desarrollo del primer *jhāna*… (etc.)… Y la aplicación y sustentación mental, la felicidad, la dicha y la unificación mental que tenga como propósito desarrollar la absorción de la base consistente de la no–percepción–ni–no–percepción.

 (iii). ¿Quiénes no la consuman?

1. hombres ordinarios,
2. los entrantes a la corriente practicantes del desarrollo de sólo la sabiduría
3. los retornantes por única vez practicantes del desarrollo de sólo la sabiduría
4. los no–retornantes practicantes del desarrollo de sólo la sabiduría
5. los Arahants practicantes del desarrollo de sólo la sabiduría

 (iv). ¿Dónde la consuman?

 (v). ¿Por qué se consuma?

 (vi). ¿Cómo se da su consumación?

 (vii). ¿Cómo se hace para que perdure?

 (viii). ¿Cómo se produce el emerger de ella?
de 2 maneras:

* + 1. por medio de la fruición del no–retorno en el caso del que no–retornantes, o
		2. por medio de la fruición del estado de *Arahant* en el caso del *Arahant*.

 (ix). ¿Hacia qué tiende la mente de quien haya emergido de ella?

 (x). ¿Cuál es la diferencia entre alguien que la haya consumado y alguien que se encuentre muerto?

 (xi). ¿La consumación de la cesación es formada o no–formada, mundana o supramundana, producido o no–producida?

### [D. Digno de Recepción de Presentes]

Con respecto a los diferentes estados de iluminación:

1. El entrante à la corriente se le conocerá en diversas modalidades según la cantidad de veces que renazca en el mundo (§55):
2. aquel que renacerá siete veces a lo sumo” aquel que llegue al desarrollo del entendimiento del primer sendero con sabiduría entumecidas y facultades laxas; él atravesará el ciclo de renacimientos en siete ocasiones posteriores en los destinos felices.
3. Al que consume la cesación con mediana sabiduría y medianas facultades se le llamará “el que irá de una noble familia a otra noble familia”; con dos o tres renacimientos en familias nobles éste pondrá fin al sufrimiento.
4. Al que consume la cesación con sabiduría aguda y facultades también agudas se le llamará: “el que germinará una sola vez más”; con un renacimiento más en el mundo humano pondrá fin al sufrimiento.
5. Al que desarrolle el entendimiento del segundo sendero, se le llamará retornante por única vez. Éste renacerá una vez más en este mundo y pondrá así fin al sufrimiento.
6. Al que desarrolle el entendimiento del tercer sendero, se le llamará un no–retornante. De acuerdo con la diferencia de sus facultades, consumará su curso en 1 de 5 maneras después de haber dejado atrás a este mundo: (§56)
7. se convertirá en “alguien que consumará el *Nibbāna* tempranamente en su próxima existencia” o
8. “alguien que consumará el *Nibbāna* luego de transcurrida la mitad de su próxima existencia” o
9. “alguien que consumará el *Nibbāna* espontáneamente” o
10. “alguien que consumará el *Nibbāna* mediante una incitación” o
11. “alguien que ascenderá al destino de los Dioses Supremos”
12. Al desarrollar el entendimiento del cuarto sendero,
13. uno será “liberado mediante la fe”,
14. otro, “mediante el entendimiento”;
15. otro, “en ambos sentidos”;
16. otro “mediante una y clara triple visión”;
17. otro, “mediante los 6 tipos de conocimiento–directo”;
18. otro será “uno de los grandes cuyas contaminaciones hayan sido destruidas y que haya llegado a la categoría de la discriminación”.

FIN

07/03/2024 09:40:34 p. m. –
revisado por Daniel Huamán Mosqueira

Copyright

*Sólo para difusión libre y gratuita,
caso contrario quedan todos los derechos reservados*